Der Homo Varius - das neue
Menschenbild der Okonomik

Wer bin ich? Was dir Menschenbilder
sagen — und was nicht

Wer bin ich? Wie bin ich? Und was will ich vom Leben? Seit
Jahrtausenden, wahrscheinlich sogar seit Beginn seiner
Existenz treiben diese und ahnliche Fragen den Menschen um.
Die groBe Frage ist die nach der eigenen Identitat. Und klar,
jeder Mensch 1ist anders. Doch sobald Menschen 1in
Gemeinschaften zusammenleben — sei es in einem 50-Seelen-
Weiler oder einem Staat mit 50 Millionen Einwohnern — gleichen
sie sich merkwlrdigerweise relativ stark an: Bei ihren
materiellen und geistig-emotionalen Bedlrfnissen, bei ihren
Werten und Normen sowie auch in ihren Verhaltensmustern.

Unabhangig davon, ob dieses Konvergenzphanomen biologisch,
durch soziale Normen oder politische Institutionen bedingt
ist: Wirtschaftswissenschaftler (aber freilich nicht nur die)
haben immer wieder grundlegende Annahmen und Beobachtungen
uber unsere Bedlrfnisse, Einstellungen und Verhaltensmuster
genutzt, um unser Naturell zu erklaren und dies auf eine
moglichst allgemein giltige Weise. In der Okonomik dienen
diese Menschenbilder dazu, unsere Verhaltensmuster im
Wirtschaftsleben zu deuten und zu prognostizieren. Diese
Leitbilder sind aber auch immer wieder dafir missbraucht
worden, um Wirtschaftstheorien zu rechtfertigen, die wiederum
einen bestimmten ideologischen Einschlag haben. (Siebenhiuner
2000: 1-2)

Dies gilt besonders fur das Leitbild des Homo Oeconomicus, das
die Mainstream-Okonomik dominiert. Deshalb wird es hier
zunachst mit seinen Vor- und Nachteilen diskutiert. Daraus


https://economics.coach/2026/der-homo-varius-das-neue-menschenbild-der-oekonomik/
https://economics.coach/2026/der-homo-varius-das-neue-menschenbild-der-oekonomik/

abgeleitet gibt es einen Exkurs uber den biologisch-
evolutionaren Egoismus des Menschen. Ihnen folgen das
Menschenbild des Homo Reciprocans aus der Verhaltensokonomik
und der Homo Sustinens, der besonders bei Verfechtern
nachhaltiger Ansatze Widerhall gefunden hat. Berucksichtigung
soll auch der Homo Relationales finden. Dieses interessante
Bild des ,Beziehungsmenschen” stammt aus der Soziologie.

In einem Zwischenschritt werden die jeweiligen Menschenbilder
nach ihren realistischen, idealistischen und suggestiven
Aspekten sortiert. Die realistischen Komponenten werden
schlieBlich zu einem ,neuen” Menschenbild geformt, das eine
moderne Okonomik aufgreifen und fir kinftige Modellierungen
nutzen sollte: das des Homo Varius.

Der Name ist auch wie bei den anderen Leitfiguren Programm:
Der Homo Varius zeichnet sich durch seine Vielfaltigkeit und
seine relative Unberechenbarkeit aus. Passt so ein Leitbild
aber Uberhaupt in die Wirtschaftswissenschaften? Die Antwort
ist ein klares ,Ja“. Warum, wird im Schlussteil verraten.

Der Homo Oeconomicus: Die Illusion
des egoistischen Nutzenmaximierers

Hand aufs Herz: Wie wirdest du dich selbst einschatzen? Als
Typus? Verstehst du dich als hochgradig selbstlosen Menschen,
der alles, aber auch wirklich alles flur seinen Nachsten und
die Gemeinschaft tut? Bist du also ein Altruist, fur den das
Gemeinwohl vor allen Einzelinteressen kommt? Oder stehst du
voll dazu, dass du ein gnadenloser Egoist bist? Einer, der
offen zugibt, dass er stets seinen personlichen Vorteil sucht
— frei nach dem alten Vertriebler-Motto: ,Haben ist besser als
Wollen!”“

Die meisten von uns durften sich irgendwo zwischen diesen
beiden Polen verorten. Die uUberwaltigende Mehrheit wird sich
in der Mitte ansiedeln, moglicherweise mit einer leichten



Tendenz zum Altruismus. Das wirkt sympathisch — auch sich
selbst gegenuber. Der Egoist geniellt dagegen keinen guten Ruf
(zumindest nicht in den meisten Gesellschaften). Er gilt als
ricksichtslos und raffgierig — und damit auch ein Stuck weit
als ,asozial”. Also verklaren wir lieber unsere egoistische
Seite und antworten auf die Eingangsfrage ,Egoist — ja oder
nein?“ mit einem salomonischen ,Mal so, mal so.“

Aber wann genau ist denn ,mal so“? Vor allem dann, wenn es um
okonomische Angelegenheiten geht, zeigt sich der Mensch von
seiner egoistischen Seite, suggeriert die konventionelle
Wirtschaftstheorie und bringt dafur den Homo Oeconomicus (HO)
ins Spiel. Der HO ist im ausgehenden 19. Jahrhundert aus dem
geistigen Mutterleib der Neoklassik geschlupft und durchlauft
seitdem als scheinbar wunsterblicher Modellathlet alle
Spielarten wirtschaftswissenschaftlicher Mainstream-Modelle
und -Theorien.[1]

,Die Wirtschaft” wird hier folglich als eine vom Rest der
Gesellschaft abgetrennte Sphare betrachtet (einige wirden hier
von einem ,Subsystem” sprechen). Und dieser Bereich
funktioniert nach eigenen GesetzmaBRigkeiten (,der Wettbewerb
kennt keine Gnade”). Deshalb kann und muss der Mensch hier ein
anderer sein als in den anderen Bereichen der Gesellschaft -
im Privaten daheim oder als fursorgliches Gemeindemitglied.

Zur Begrundung bzw. zur Rechtfertigung gibt es deshalb den
Homo Oeconomicus. Der HO ist der geborene Egoist: Er handelt
ausschliefSlich rational, um ein Maximum an materiellem
Eigennutz zu erzielen. Und das ist gut so, finden zumindest
diejenigen, die einen bedingungslosen Individualismus und den
genauso bedingungslos freien Markt propagieren. Wettbewerb als
oberste Maxime, ,Jeder gegen jeden” als personliches Mantra
des Menschen, der sich 1im Kapitalismus ,irgendwie”
zurechtfinden muss, ob am Arbeitsplatz oder als Konsument im
Privatleben.

Seit uber einem Jahrhundert findet der Homo Oeconicus



(weitgehend) unwidersprochen Eingang in die Lehrbicher von BWL
und VWL, wird in den HoOorsalen wirtschaftswissenschaftlicher
Fakultaten gepredigt. Die Managerinnen und Manager von morgen
tragen dieses Gedankengut weiter in die diversen
Entscheidungsebenen von Unternehmen. Wodurch der HO auch in
den Chefetagen von Konzernen als Vorbild fur alles Handeln zu
gelten scheint. Spatestens seit den 1980ern wird er von
neoliberaler Seite als flachendeckendes Leitbild fiur die
gesamte Gesellschaft propagiert.

Doch wie realistisch ist dieser Homo Oeconomicus? Klar, es
handelt sich um ein Konstrukt, um eine Kunstfigur mit der
Bestimmung, als Spielball far das Entwerfen
wirtschaftstheoretischer Modelle jongliert zu werden. Aber wie
nah dran ist dieser ,Egomanni“ an der Realitat? Wie stark
deckt sich die Natur des HO mit der von real existierenden
Menschen? Um dies zu uberprifen, gilt es, zunachst analytisch
zu unterscheiden zwischen dem Menschen als Konsumenten und dem
Menschen als Produzenten. (zur Kritik wvgl. auch
Heidbrink/Lorch/Rauen 2019: 91-100)

Nach herkommlicher BWL-Logik liegen die vorrangigen Ziele
eines Unternehmers darin, die Liquiditat und damit die
Existenz seines Unternehmens zu sichern, sowie darin,
méglichst hohe Gewinne zu erwirtschaften — fldr neue
Investitionen, aber auch um den Uberschuss an den oder die
Eigentumer auszuzahlen. Folglich gilt es, volle Kraft voraus
mit instrumenteller Vernunft den groBRtmdglichen Gewinn
herauszupressen. Das ist Eigennlutzigkeit par excellence, zumal
wenn der Unternehmer dieses Ziel dadurch erreicht, dass er die
Arbeitskosten, mithin die Gehalter, moglichst niedrig halt
oder gar druckt.

Es durfte unbestritten sein, dass bei borsennotierten
Aktiengesellschaften die Investoren die wichtigsten
Stakeholder sind (zumal diejenigen mit den groBen
Aktienpaketen) und sich deshalb das Verhalten des Managements
auch primar an ihnen ausrichtet. Gleichwohl koOonnen sich



Vorstand wie Aufsichtsrat (je nach Land) nicht
hundertprozentig daran orientieren, sondern mussen auch andere
Interessen, wie die der Arbeitnehmenden, mit ins Kalkul
ziehen. Hierbei mussen oft auch kurz- gegen langfristige
Vorteile gegeneinander abgewogen werden, z.B. die ,schnelle
Mark“ gegen den ,sozialen Frieden”.

Ein zweites Beispiel: Es ist gut moglich, dass der Eigentumer
eines Familienunternehmens solide Gehalter zahlt, allein um
seinen guten Ruf in der Region zu pflegen, in dem das
Unternehmen seinen Stammsitz hat. Einfach nur so, aus
personlichen Motiven wie Eitelkeit oder Imagepflege heraus -
nicht unbedingt, um den Umsatz stabil zu halten oder um gute
Arbeitskrafte anwerben zu konnen.

Allein schon diese beiden Beispiele zeigen (es lieBen sich
problemlos weitere finden), dass es sich beim Homo Oeconomicus
eher um das Idealbild marktpuristischer Wirtschaftsideologie
handelt als um das realistische Abbild des menschlichen
Naturells. Nun lieB sich argumentieren, selbst wenn ein
Unternehmer relativ hohe Lohne zahlt, um den sozialen Frieden
zu wahren, habe auch er die Rendite strategisch im Blick. Denn
durch den Ausgleich mit den Arbeitnehmenden verhindere er
Arbeitsausfalle durch Streiks. Und durch ein angenehmes,
weniger kompetitives Arbeitsklima steige die Produktivitat der
Mitarbeitenden — was sich wiederum positiv auf die Rendite
auswirke.

Alles richtig. Nur ist dies eine verengte okonomistische Sicht
der Dinge. Moglicherweise hat der Unternehmer bzw. das
Entscheidungsgremium noch andere Motive im Sinn, die primar
sozialen Charakter haben: Sozialer Frieden um des Friedens
willen, zum Beispiel. Oder auch eine sozialpolitische
Fursorglichkeit des Unternehmers. Ein Phanomen mit
Seltenheitswert? Mag sein. Aber gerade dies zeigt, wie sehr
der HO ein Kind des Geistes der kapitalistischen
Marktwirtschaft ist. In einem anderen, starker
gemeinwohlorientierten Wirtschaftsmodell ware diese materielle



Nutzenmaximierung jedenfalls nicht so zwingend.

Bei den Konsumenten bekommt die tdnerne Kunstfigur des Homo
Oeconomicus noch mehr Risse. Okonomisches Handeln bedeutet
hier in erster Linie, Kaufentscheidungen zu treffen. Warum
aber kaufst du ein bestimmtes Produkt wie ein Deo oder eine
bestimmte Sorte Kaffee? Weil vergleichbare Produkte teurer
sind, aber qualitativ nicht mehr leisten? Dann wlrdest du in
der Tat wie ein echter HO handeln. (vgl. Balderjahn 2023:
43-64)

Aber da gibt es noch weitere Triebkrafte, die deinen Kauf
beeinflussen konnen: Vielleicht hat dich ja ein bestimmter
Werbebanner im Internet uUberzeugt bzw. manipuliert. Oder du
bist ganz grundsatzlich ein Markenjunkie und shoppst nur
»Premium“. Oder aber genau umgekehrt: Dein wichtigstes Motiv
ist, dass der Kaffee fair gehandelt wird. Du kannst aber auch
einfach schon gute Erfahrungen mit einem ,Zufallsprodukt”
gemacht haben, weshalb du es ohne groBes Nachdenken einfach
wieder zugreifst. Und und und.

Verandert sich das okonomische Verhalten bei 1langlebigen
Konsumgutern deutlich? Wenn du dir zum Beispiel ein neues Auto
zulegen willst und dafiur maximal 50.000 Euro , lockermachen”
kannst? Du wirst dir die Sache beim Auto wahrscheinlich besser
und langer uberlegen als beim (Achtung Wortspiel!) Deo-Roller.
Moglicherweise wirst du verschiedene Marken, Modelle und deren
,Features” miteinander vergleichen. Aber jedwede Okonomische
Vernunft wird auller Kraft gesetzt, sobald du dich in ein
bestimmtes Modell verliebt hast und nur dieses eine unbedingt
haben willst, selbst wenn du 60.000 Euro dafur aufbringen
musst und dich verschuldest.

Gerade die verkaufsorientierte BWL-Disziplin des Marketings
hat in den vergangenen Jahrzehnten bewiesen, dass das
Verhalten von Konsumenten keineswegs allein vernunftbasiert,
sondern mindestens genauso stark von Gefuhlsaffekten getrieben
ist. Und dies je nach sozialem Milieu 1in ganz



unterschiedlicher Weise. Nicht ohne Grund gibt es schon seit
Langem eine allumfassende Markforschung und aullerst suggestive
Spielarten der Werbung, die auf der Gefuhlsklaviatur der
Menschen spielen. (vgl. KreifS 2016)

Vielleicht war der Mensch am Ende des 19. Jahrhunderts ja ein
vollig anderer, aber wahrscheinlich doch eher nicht, als der
HO zu seinem Siegeszug durch die Wirtschaftsakademien ansetzte
und sich bis heute dort festgesetzt hat. Dies legt den Schluss
nahe, dass es sich doch letzthin um ein speziell designtes
Menschenbild handelt, um die Ideologie und den Machtanspruch
des aufstrebenden Besitzblrgertums 1in dieser Epoche zu
legitimieren. Die Stichworte lauten: Materialismus,
Utilitarismus, Verdrangungswettbewerb.

Sehr clever war es, damit einhergehend die
Wirtschaftswissenschaften von einer ursprunglich philosophisch
gepragten Disziplin zu einer deterministischen, scheinbar
mathematisch begriundbaren Quasi-Naturwissenschaft
umzulackieren (Stichwort: Okonometrie). Nach diesem
Verstandnis agiert der Wirtschaftswissenschaftler als eine Art
Ingenieur, dem es darum geht, dass das Getriebe namens
Unternehmen/Volkswirtschaft wie geschmiert lauft und so
quantitativ messbare Hochstleistungen erzielt. Und zwar ganz
im Geiste des Homo Oeconomicus und der Rendite-Maximierung.

Zwischenfazit: Der HO stellt das Idealbild des
marktkapitalistischen Unternehmers dar. Es trifft mit
Abstrichen zu. Es ist aber politisch nicht wilnschenswert, wenn
man als MaBstab gemeinwohlorientiertes Handeln nimmt. Beim
Konsumenten tun sich deutlich groBere Widerspriche auf als
beim Produzenten. Okonomisches Handeln ist hier stérker
affekt- und gefuhlsbetrieben. Gleichwohl muss es einen Grund
dafur geben, dass sich Mr. und Mrs. Eigennutz auch hier als
Leitbild halten konnen. Er liegt im biologisch-evolutionaren
Egoismus, den wir alle in uns tragen.



Exkurs: Unser biologisch-
evolutionarer Egoismus

"

Damit kommen wir zurick zum ,mal so, mal so.“ Das war die
Antwort auf die Eingangsfrage beim Artikel dUber den Homo
Oeconomicus: ,Egoist oder Altruist?“ Wann sehen wir keine
Alternative dazu, egoistisch zu handeln? Richtig, wenn es ans
Eingemachte geht, um Leben und Tod. Denn der Egoismus, den wir
alle in uns tragen, 1ist ganz eng verknupft mit unserem
Uberlebenstrieb. Man koénnte ihn als biologisch-evolution&ren
Egoismus bezeichnen. (Siebenhuner 2000: 5-7)

Dieser biologische Egoismus (BE) drickt sich 1in
Rucksichtslosigkeit gegenliber Dritten aus, weil
gemeinschaftliches oder gar altruistisches Verhalten die
eigene Existenz gefahrden konnte. Scheinbar oder auch
tatsachlich. Genau hier setzt die marktliberale Ideologie an,
indem sie versucht, die Grundbedirfnisse des BE immer wieder
zu adressieren. Wirtschaftlich fundierte Angste, vor allem
Angste vor einem sozialen Abstieg, sind Verlustangste bis hin
zu Existenzangsten. Angst vor Arbeitslosigkeit und damit dem
Knabbern am Hungertuch. Angst vor Mietwucher und drohender
Obdachlosigkeit. Angst davor, keinen noch einigermalien
zeitnahen Arzttermin zu bekommen, und dass so sich eine
schlimme Krankheit weiter ausbreiten konnte. (Reckwitz 2024)

Geht es einer Volkswirtschaft Uber einen langeren Zeitraum
sehr gut, wird die Suggestion entsprechend angepasst: Ist eine
gewisse materielle Wohlstandsstufe erreicht, muss sofort die
nachste erklommen oder aber abgesichert werden gegen die harte
Konkurrenz, die nicht schlaft — propagieren die Junger des
freien Marktes.

Instrumentalisierung hin oder her: der biologisch-evolutionare
Egoismus ist im Menschen ,drin“. Im Wesentlichen geht es dabei
darum,



= gesund zu bleiben, was vor allem heilft, in der Aulenwelt
keinen schadlichen Einflissen ausgesetzt zu sein und im
Zweifel medizinische Hilfe in Anspruch nehmen zu koénnen.

regelmalBig essen und trinken zu kodnnen, um
lebensnotwendige Nahrstoffe aufzunehmen.

= einen dauerhaften Ort zum Wohnen zu erhalten und zu
behalten, mithin einen Schutzraum gegenuber dem
gefahrlichen ,DraufRen”.

Auf diese Weise will der Mensch sein Leben so problemlos wie
moglich gestalten und so lange leben wie nur irgend moglich.
Dieser biologische Egoismus stammt aus der Frihzeit des
Menschen, einer Zeit, in der der individuelle Alltag oft einem
Uberlebenskampf glich. Dieses ,Ich oder du“, das hat die
Evolutionspsychologie langst als gesichert erforscht, hat sich
seitdem uUber Jahrtausende in die menschliche DNA eingebrannt.
Der BE liegt in der Natur des Menschen — und wird erst
schwacher werden oder gar verschwinden, wenn die Menschen uUber
einen langeren Zeitraum keine Existenzangste mehr haben missen
und sich die DNA wieder entsprechend anpasst. (vgl. Del
Giudice/Gangestad/Kaplan 2015)

Ein Beispiel fiir ,,biologischen” Egoismus

Das Dach uber dem Kopf — Grundbedurfnis der
Selbsterhaltung. Rund 100 Menschen bewerben sich
auf eine 90-Quadratmeter-Wohnung, die der
Eigentimer zu einem relativ gunstigen Mietpreis
anbietet. Unter den Bewerbern befindet sich Herr
A. Er ist Beamter, Single und hat aufgrund seiner
Qualifikation ein UuUberdurchschnittlich hohes
Einkommen. Herr B ist einfacher Angestellter und
verdient durchschnittlich. Er hat zwei kleine
Kinder. Seine Frau hat deshalb nur Kapazitat fur
einen Mini-Job.

Variante 1: Wenn der Eigentumer an Herrn B vermietet, wird




sich Herr A vielleicht ob der verpassten Gelegenheit
argern. Er wird sich aber nicht lange gramen, weil er
aufgrund seines Einkommens und seiner Bonitat relativ gute
Chancen auf eine andere Wohnung hat.

Variante 2: Wenn der Eigentumer an Herrn A vermietet (und
dies nicht zum ersten Mal vorkam), werden in Herrn B und
seiner Frau diverse Angste aufsteigen. Sie werden sich
Sorgen machen, ob sie eine bezahlbare Wohnung finden. Sie
werden sich fragen, ob sie bei einer uberteuerten Wohnung
in finanzielle Schwierigkeiten geraten konnten, zumal wenn
der Mann in diesen unsicheren Zeiten seinen Job verlieren
wiurde. Sie machen sich bei all dem Gedanken, ob sie ihren
Kindern eine gute Zukunft sichern konnen.

Selbst wenn es andere Bewerber geben sollte, die es noch
notiger haben (z.B. eine Familie mit drei Kindern), wirde
Herr B bei der Wohnung zufreifen, um die beschriebenen
Existenzangste zu vermeiden.

Wie relevant die beschriebene Situation fur das Thema BE
ist, ist auch stark davon abhangig, wie knapp die
nachgefragten Giiter sind. Wenn es Wohnungen im Uberfluss
gabe, wurden sich wahrscheinlich mehr Menschen von ihrer
sozialen Schokoladenseite zeigen und zu Gunsten von
Bewerbern verzichten, die sozial bedurftiger sind. Aber
so? In einer hippen Metropole diurften Wohnungen deutlich
knapper und zudem teurer sein als in einer verschlafenen
Kleinstadt in der Provinz.

Der tagliche Kampf um die Sicherung der eigenen Existenz mag
zwar vor allem in der westlichen Welt seinen archaischen
Charakter verloren haben, aber grundsatzlich sind die Themen
die gleichen geblieben. Je besser verflgbar die existentiellen
Guter Wohnung, Nahrung und medizinische Versorgung sind, desto
friedfertiger kann eine Gesellschaft zusammenleben.



Je knapper die Guter sind, desto egoistischer werden die
Verhaltensweisen der Menschen, desto schneller und starker
brechen unweigerlich Verteilungskampfe in der Gesellschaft
aus. Viele Menschen fahren dann ihre Ellenbogen aus. Noch mehr
Menschen bekommen Existenzangste. Sie beflrchten, sozial
sabzurutschen”, was wiederum ihren biologischen Egoismus
aktiviert.

Die kapitalistische Marktwirtschaft ist ein System, dass die
drei groBen Grundbedirfnisse weitgehend in die Hande des
Individuums 1legt, verbramt mit Begrifflichkeiten wie
»Eigenverantwortung” und ,Freiheit”. In marktwirtschaftlichen
Systemen, in denen die sozialpolitische Abfederung durch den
Staat besonders schwach ausgepragt ist, wird damit der
Nahrboden fur unlautere Methoden bereitet: Bestechung und
Korruption, Steuerhinterziehung und Schwarzmarkte, Diebstahl
und Raublberfall. Die Kriminalitatsraten schnellen nach oben.
Unudbersehbar sowohl bei den libertar-turbokapitalistischen USA
als auch bei afrikanischen Kleptokratien.

Zwischenfazit: Die kapitalistische Marktwirtschaft arbeitet
folglich nicht nur mit dem Erzeugen und Nahren von immer neuen
Bediirfnissen. Sie schirt auch stadndig Angste, versetzt uns in
Unsicherheit — weil zum Beispiel Wohnungsnot herrscht und dies
in einem Wirtschaftssystem, das einen schnell arbeitslos
machen kann. Dies schafft Menschen, die weniger vernunft- als
affekt-basiert egoistisch handeln wie ein Homo Oeconomicus.

Allerdings hat der Mensch auch eine andere, soziale Seite.
Damit kommen wir zum Homo Sustinens.

Homo Sustinens: Der nachhaltige
Kooperationspartner

Da der Mensch ein widerspruchliches Wesen ist, ist der
biologische-evolutionare Egoismus nur eine seiner Seiten. Die
andere: Er 1ist ein soziales Wesen und strebt deshalb



Kooperationen an. Die Geschichte der Menschheit in a nutshell:
War der Homo sapiens zunachst oft Einzelkampfer, so haben sich
im Laufe der Jahrtausende die ursprunglichen Jager und Sammler
zunachst zu Gruppen und Gemeinschaften, dann in Dorfern und
Stadten und schlielSlich zu ganzen Gesellschaften und Nationen
zusammenschlossen. Ihr Ziel war und ist es dabei, 1in
Arbeitsteilung und (mehr oder minder) solidarischer Praxis die
Existenz aller ihrer jeweiligen Mitglieder bestmoglich zu
organisieren und zu sichern.

Plakativ formuliert 1lasst sich dieses Phanomen als
Zivilisation bezeichnen, als ,Hochkultur®, deren Gegensatz in
der Jeder-gegen-jeden-,Barbarei”, 1in der Egal-wie-
Gesellschaft, besteht. Der zivilisatorische Fortschritt
verlauft keineswegs nicht linear, wie die Krafte des
»Ruckbaus“ (Rechtspopulisten, Libertare etc.) mit ihren
wiederholten Attacken demonstrieren.

Die Anhanger des zivilisatorischen Fortschritts wollen dagegen
die Kooperationsfahigkeit und den Willen zum
gemeinschaftlichen Agieren der Menschen starken, wenn nicht
gar in den Mittelpunkt stellen. Bei der Klimakrise zum
Beispiel sehen sie dieses gemeinschaftliche Handeln als
zwingende Voraussetzung fur eine nachhaltige Entwicklung: Der
Planet kann nur Uberleben, wenn jeder gesamtgesellschaftlich
verantwortungsvoll handelt und sich dabei als Individuum auch
ein Stuck weit zurucknimmt, indem er beispielweise etwas
zuruckhaltender konsumiert und dadurch weniger CO, produziert.

(Siebenhuner 2000: 5, 7-10)

Dieser Homo Sustinens (HS) (vom Lateinischen ,sustinere”:
bewahren, erhalten, ernahren) versteht unter Zivilisation
folglich den aktiven Erhalt und nicht die (Ver)Formung der
Natur fur menschliche Zwecke. Dieses Ziel ist notwendigerweise
nur mit einem anderen Lebensstil erreichbar, den die Anhanger
dieses Menschenbildes als frugalen Wohlstand oder als
Suffizienz bezeichnen. Diese neue Genugsamkeit 1ist post-



materialistisch gepragt. Der HS konsumiert also deutlich
weniger materielle Guter als der Durchschnittsbidrger. Wenn,
dann sind diese Guter bevorzugt umweltschonend-biologisch und
zudem regional produziert, wum lange, CO,-intensive

Transportwege zu vermeiden. An dieser Stelle gibt es eine
interessante Uberschneidung mit dem Homo Oeconomicus, zu dem
er ja eigentlich den Gegenentwurf darstellt: Auch der HS
handelt nach dem Maximalprinzip und will aus dem minimalen
Einsatz von Ressourcen so viel wie moglich herausholen.

Der HS findet sein Gliuck aber weniger darin, einen Porsche
Sport Classic fur 280.000 Euro sein ganz personliches Eigentum
nennen zu durfen oder sich 3D-Animationsfilme auf seinem 77-
Zoll-Luxusfernseher ,reinzuziehen”. Nein, er tauscht sich
lieber intensiv mit anderen Menschen aus — und dies bevorzugt
bei einem langen Waldspaziergang. Oder er verbringt lieber
Zeit am See (z.B. bem Stand-up Paddling) als auf der StraBe.
Plakativ formuliert: Lieber SUP als SUV!

Aber auch der Homo Sustinens ist nicht frei von egoistischen
Reflexen. Bei ihm ist jedoch schon der innere Schalter
umgelegt: Er front nicht mehr allein dem ,hedonistischen
Egoismus®, der auf kurzfristige Bedurfnisbefriedigung 1in
Gestalt materieller Belohnungen ausgerichtet ist. Vielmehr
lebt er seine Affekte starker in einem ,psychosozialen
Egoismus” aus, bei dem die Gluckshormone dadurch sprudeln,
dass der Mensch sein Leben in Einklang mit seinen eigenen
Werten fuhrt und dieses auf sinnstiftende Ziele ausgerichtet
ist. So grotesk dies zunachst klingen mag: Diese Form des
Egoismus kann sich zum Beispiel in blrgerschaftlichem
Engagement ausdricken, denn der HS bekommt dafur Glucksgefuhle
zuruck — etwa durch die Dankbarkeit derer, denen er hilft.
(Balderjahn 2023: 160-166)

Im Mittelpunkt steht also immer die Pflege guter und
intensiver Beziehungen zu anderen Menschen. Der Philosoph
Erich Fromm hat es schon Mitte der 1970er Jahre mit seinem



berihmten Buchtitel auf den Punkt gebracht: ,Haben oder Sein”.
Der Homo Sustinens halt eine klare Antwort auf diese Frage
parat. (Fromm 1979)

All dies setzt ganzheitliches Denken und vernetztes Handeln
voraus. Der HS denkt nicht Ich-zentriert, sondern 1in der
Dimension des Wir — ob es sich nun um eine kleinere Gruppe
handeln mag, um Teile der Gesellschaft, um die Gesellschaft
als Ganzes oder gar um die gesamte Erde, die er als Oko-System
versteht, in dem das eine das andere bedingt. Vernetztes
Handeln knupft direkt daran an und bedeutet, auch stets die
Konsequenzen seines eigenen Tuns zu bedenken und sich zudem
mit Gleichgesinnten zusammenzuschliellen, die aber auch anderen
Feldern unterwegs sind. Plakativ formuliert: Der Anhanger der
Sonnenenergie hat auch den Artenschutz auf dem Schirm.

Zwischenfazit: Der Homo Sustinens mag zwar schon in Nischen
westlicher Gesellschaften in realer Auspragung existieren.
Insgesamt betrachtet stellt er aber das Wunschbild eines
Menschen dar, wie er sich in (ferner?) Zukunft entwickeln
konnte und sollte.

Damit stellt sich die Frage: Welche weiteren alternativen
Menschenbilder zum Homo Oeconomicus gibt es, die vielleicht
fur groBere Gruppen von Menschen passen? Damit waren wir beim
Homo Reciprocans.

Homo Reciprocans: Der bedingte
Altruist

Das Modell des Homo Reciprocans (HR) fangt den aktuellen
Entwicklungsstand der menschlichen Natur gar nicht mal so
schlecht ein. Bemerkenswert daran: Der HR ist ein Produkt der
spieltheoretisch grundierten VerhaltensOokonomik, die uber
jeden Verdacht erhaben 1ist, mit aller Macht wvom
wirtschaftswissenschaftlichen Mainstream abweichen zu wollen.



Ihre Erkenntnisse resultieren aus zahlreichen Labor-
Experimenten (,Spielen”) und beziehen sich jeweils auf eine —
meist allerdings sehr groBRe — Mehrheit der Probanden. Aus vier
zentralen Ergebnissen dieser ,Spiele“ formt sich der Homo
Reciprocans, der Mensch, der im Geiste der Reziprozitat, also
der Gegenseitigkeit, denkt und handelt:

Der Homo Reciprocans belohnt bei okonomischen
Transaktionen die Fairness seines Gegenubers, selbst
wenn dies bei ihm hodhere materielle Kosten verursacht.
Er nimmt auch dann hdhere Kosten in Kauf, wenn er auf
unfaires Verhalten Dritter mit Bestrafung reagiert, zum
Beispiel mit dem individuellen Boykott bestimmter
Produkte. Der Homo Oeconomicus wurde hingegen weder
belohnen noch bestrafen, weil dies eben mit Kosten
verbunden ware.

Der HR verzichtet auf eine Bestrafung, wenn sein
Gegenlber zu der unfairen Handlung gezwungen worden ist,
also nichts fur sein Fehlverhalten Kkann. Wer
unverschuldet in Not gerat, dem hilft auch der HR — ohne
direkte Gegenleistung.

= Sind die anderen zur Zusammenarbeit bereit, so ist auch
der HR kooperationswillig. Dies unterscheidet ihn vom
unbedingten Altruisten, der aus rein intrinsischer
Motivation und damit unabhangig von Dritten handelt. Die
Motivation des HR kann durch sogenanntes Belief
Management gestarkt werden, also durch empirische
Belege, dass sein Handeln positive Auswirkungen auf die
Gemeinschaft haben wird.

= Bei gemischten Gruppen aus strikt eigennutzigen und
reziproken Individuen kann sich das Reziprozitatsprinzip
nur dann durchsetzen, wenn egoistische Trittbrettfahrer,
die keinen ausreichenden Beitrag fur die Gesamtgruppe
leisten wollen, mit Sanktionen in Form hodherer Kosten
versehen werden.

Der HR macht also bevorzugt ,Geschafte auf Gegenseitigkeit.“



Er handelt durchaus altruistisch, aber nur unter Bedingungen.
Konkret: Er stellt das ubergeordnete Gemeinschaftsinteresse
vor sein unmittelbares Eigeninteresse, wenn er damit rechnen
kann, dass Verfahren wie Ergebnisse aus seiner Sicht ,fair”
sind, Trittbrettfahrer abgestraft werden — und letzthin auch
er von den erreichten Zielen im Gemeinschaftsinteresse
profitiert. (Falck 2003: 144-153)

Aber auch der Homo Reciprocans hat seine menschlichen
Schwachen. So musste er als Verantwortlicher fur eine
Rabattschlacht auf lokaler oder einen Handelskrieg auf
internationaler Ebene auf ,Gemeinheiten” der Gegenseite immer
wieder mit neuen Strafmalnahmen reagieren — was die Chancen
auf Deeskalation und Einigung deutlich schmalern wirde. Mit
dem HR 1lasst sich auch nicht das Verhalten von Menschen
erklaren, die anonym fur die ,gute Sache” spenden, etwa fur
Brunnenprojekte in Zentralafrika. (Stegbauer 2022: 32-40)

Zwischenfazit: Insgesamt fangt der Homo Reciprocans
wesentliche Charakteristika des menschlichen Wesens
treffsicher ein, jedenfalls besser als das Konstrukt des Homo
Oeconomicus. In jedem Fall handelt es sich um
Verhaltensweisen, mit denen sich Menschen nicht unwohl fuhlen
sollten, weil es immer um Fairness geht, selbst wenn das, was
genau darunter zu verstehen 1ist, erst gesellschaftlich
ausgehandelt werden muss.

Festzuhalten bleibt aber, dass selbst bei einem individuellen
wertbasierten Handeln Motive des materiellen Eigennutzes nicht
an erster Stelle stehen mussen und es im Wesentlichen darauf
ankommt, dass gemeinwohl-orientiertes Handeln institutionell
normiert ist.

Homo Relationalis: Der



Beziehungsmensch

Spricht man vom ,Wesen“ des Menschen, meint man gemeinhin
etwas, dass scheinbar allein von innen kommt und einfach ,da“
ist bzw. inkorporiert ist. Die relationale Soziologie stellt
dies in Frage und damit die These in den Raum, dass vor allem
AulBenbeziehungen das Wesen des Menschen pragen.

Wenn es denn nicht wirklich méglich ist, die vermeintlich
einzig wahre Wesensart des Menschen zu ergrunden, weil es
diese nicht gibt, dann erscheint eine andere Herangehensweise
zielfuhrender: Den Menschen von seinen Beziehungsstrukturen
her zu denken. So die Kernthese. Bereits beim Homo-
Reciprocans-Ansatz spielen Institutionen eine zentrale Rolle —
und zwar als diejenigen Instanzen, die egoistische
Trittbrettfahrer systematisch und bis in die entlegensten
Winkel der Gesellschaft hinein bestrafen koénnen.

Neben diesen meist staatlichen Akteuren sind es aber noch
andere Determinanten, die das Denken und Verhalten von
Menschen bestimmen konnen (vgl. dazu Stegbauer 2022):

Hierarchien zwischen bestimmten Personen und
Personengruppen. Der Extremfall: Eigentumer und Sklave.
Der Normalfall: Vorgesetzter und Untergebener. Hier sind
zwar bestimmte Grundmuster des Verhaltens dem jeweils
anderen gegenuber vorgegeben, z.B. dadurch, welche
Pflichten und Rechte sich fiur beide Seiten aus dem
Arbeitsvertrag ableiten. Dennoch wird das Verhaltnis
zueinander zusatzlich situativ ,ausgehandelt”, z.B.
durch die Fuhrungsstarke des Vorgesetzten.

»Die jeweilige Position des Einzelnen 1in seinen
personlichen Netzwerken, egal, ob es sich um real
existierende personliche Freundeskreise handelt oder um
virtuelle Gruppen auf Social-Media-Plattformen. Hier
kommen je nach Position verschiedene Krafte ins Spiel,
die in folgenden Fragen Ausdruck finden: Nehme ich in



diesen Netzwerken eine zentrale Position ein und ube so
— gewissermallen als ,Social Influencer” — durch mein
(6konomisches) Handeln Einfluss auf die anderen
Mitglieder aus? Oder bewege ich mich eher an der
Peripherie und bin ein AulBenseiter, der starker
beeinflusst wird, als dass er selbst soziale Wirksamkeit
erzielt? Herrscht in meinem Netzwerk eine Atmosphare,
die mir Vorbilder anbietet, denen ich freiwillig
nacheifern kann? Oder herrschen soziale Kontrolle und
starker Druck zur Anpassung (peer pressure)?

= Der groBere kulturelle Kontext. Hierzu gehdren soziale
Werte und Normen, die von der gewachsenen Alltagskultur,
aber auch von religiosen Glaubensvorstellungen und davon
abgeleiteten moralischen Imperativen (,Du sollst
nicht.!“) gepragt sein konnen. Dazu zahlen
unterschiedliche Rechtsauffassungen, die 1in Folge
unterschiedlicher Traditionen herrschen (z.B. romisches
versus angelsachsisches Recht). Eine wichtige Rolle
spielen aber freilich auch wirtschaftstheoretische
Paradigmen (,Freiheit des Marktes”, fursorgliche Rolle
des Staates etc.), die die gesamte Kultur einer Nation
ihren kulturellen Stempel aufdricken und
Verhaltensweisen des Einzelnen pragen konnen. Womit wir
wieder bei der Rolle Ubergeordneter Instanzen waren, die
ihnen eine Gesellschaft zuweist.

Aus all diesen Beziehungsgeflechten heraus ist im geistigen
KreiBsaal der sogenannten relationalen Soziologie der Homo
Relationalis geboren worden (Stegbauer 2022: 44-55). Dieser
,Beziehungsmensch” denkt und handelt nicht deterministisch
nach streng vorgegeben Mustern, sondern entscheidet vielmehr
»Situativ”, also abhangig vom Kontext, den 4JuBeren
Rahmenbedingungen (Kultur, Hierarchie). Und er entscheidet
zudem in wechselnden Mischungsverhaltnissen, ob er dem
Eigennutz, dem Geschaft auf Gegenseitigkeit oder sogar einem
lupenreinen Altruismus den Vorzug gibt.



All dies zusammen genommen muss es freilich sehr viel
schwieriger machen, das okonomische Handeln von Menschen zu
prognostizieren. Genau dies 1st aber auch weitaus
realistischer.

Zwischenfazit: Der Ansatz postuliert, dass das okonomische
Handeln vollends sozial determiniert sei und als spiele die
Genetik keine Rolle. So erscheint auch dieses Konzept nur
bedingt realistisch.

Hinzu kommt, dass der Ansatz menschliches Verhalten zwar auf
verschiedene Aulleneinflisse zuruckfiuhrt. Das oOkonomische
Unfeld dabei aber mit Ausnahme der Arbeitswelt weitgehend
ausblendet. Nach den Buchstaben der politischen Okonomie sind
es aber gerade die Produktionsverhaltnisse (das ,Sein”), die
die meisten Ausformungen des Bewusstseins (Kultur,
milieulbergreifende Beziehungen etc.) beeinflussen.

Was also bleibt? Der Homo Varius.

Vom Homo XY zum Homo Varius

Unser Uberblick hat gezeigt: Die existierenden Menschenbilder
der Okonomik fangen das Naturell des Homo Sapiens jeweils nur
sehr begrenzt ein. Das in der Okonomik dominante Menschenbild
des Homo Oeconomicus ist zu einseitig. Aber auch die neueren
Lesarten des menschlichen Naturells konnen nicht restlos
uberzeugen. Es zeigt sich, dass der Mensch doch zu komplex
erscheint, um sich auf eine bestimmte vorhersagbare
Verhaltensweise festnageln zu lassen. Was aber bleibt, wenn es
keinen wirklichen Volltreffer gibt und alles nur ein Stlck
weit zutrifft?

Ganz einfach. Wir destillieren zunachst aus den vorhandenen
Menschenbildern die brauchbaren, also die wichtigsten und
realistischen Aspekte heraus. Danach erganzen und erweitern
wir diese um die eigenen analytischen Beobachtungen und flgen
die Einzelteile zu einem neuen, stimmigen Ganzen zusammen.



Starten wir also damit, die vorhandenen Menschenbilder
abzuklopfen:

= Homo Oeconomicus: Insgesamt eher ein ideologisches
Zerrbild als ein realistisches Abbild, weil es dem
Menschen strenge Rationalitat und reine
Nutzenmaximierung unterstellt. Aber: Wir kultivieren
einen biologisch-evolutionaren Egoismus, wenn unsere
Existenzangste adressiert werden. Dieser ist primar
materialistisch ausgerichtet.

= Homo Sustinens: Der nachhaltige Mensch ist weitgehend
ein Wunschbild. Man sollte nicht jedem Menschen einen
bedingungslosen Gemeinschaftssinn andichten. Das ist
unrealistisch. Gut anknupfen lasst sich hingegen an die
grundsatzliche Kooperationsbereitschaft des Menschen.

= Homo Reciprocans: Er schaut nicht primar auf die Kosten,
sondern auf die Fairness — was wohl nicht auf alle
Menschen gleichermaBen zutrifft. Sein Motto des ,Wie du
mir, so ich dir“ 1lasst sich freilich auch positiv
interpretieren. Er macht im Geiste des
gemeinschaftlichen Interesses mit, wenn er den Eindruck
gewinnt, dass auch wirklich alle mitziehen.

» Homo Relationalis: Dieser ,Beziehungsmensch” wird vor
allem von den aulBeren Umstanden gepragt — von der
Kultur, von den Arbeitsbeziehungen und, was der Ansatz
leider nicht sehr betont, vom Wirtschaftssystem
insgesamt.

Lassen wir das Ganze ein weiteres Mal durch den analytischen
Filter laufen und halten als Quintessenz fest:

= Der Mensch tragt evolutionar bedingt einen gewissen
Egoismus in sich. Und auch einen gewissen Materialismus,
was in einer immer noch stark physisch definierten Welt
kein Wunder ist.

 Der Mensch ist grundsatzlich bereit, mit anderen zu
kooperieren.



» Der Mensch kann seinen Individualismus (lies: Egoismus)
immer dann abschutteln, wenn auch alle anderen ihren
angemessenen Beitrag flur das Gemeinwohl leisten. Es muss
also fair zugehen.

 Welche Bedlrfnisse der Mensch hat und wie er sich in
okonomischen Angelegenheiten verhalt, hangt malgeblich
vom herrschenden Wirtschaftssystem

Nun zu den Erganzungen und Erweiterungen:

= Der Mensch mag zwar vernunftbegabt sein. Gerne wird auch
an den ,gesunden Menschenverstand” appelliert, womit
zumeist ein Denkvermogen gemeint ist, das auf gangigen
Plausibilitatsannahmen beruht. O0ft wirken jedoch
Instinkte und Gefuhle viel starker im Menschen, auch in
Form von Affekten. Dies macht den Menschen offener und
vielschichtiger, teils auch unberechenbarer, als die
Markliberalen einraumen wollen. Dieser Aspekt ist auch
extrem wichtig fur die Ansprache von Menschen.

 Der Mensch besitzt seinen eigenen Kopf und fallt seine
eigenstandigen Entscheidungen. Meist wahlt er aber
zwischen Angeboten aus, die 1ihm das bestehende
Wirtschaftssystem macht. Dabei geht es um Produkte wie
auch um wirtschaftspolitische Optionen. Diesen
Pragmatismus, der zuweilen auch bis zur Denkfaulheit und
zum Opportunismus reicht, hat die Menschheitsgeschichte
wiederholt offenbart.

» Diese eingeengte Sicht ist nachvollziehbar, denn wer
macht sich schon standig Gedanken Uber ein alternatives
Wirtschaftssystem. Dies =zeigt aber auch, wie
handlungsoffen, wie formbar der Mensch im Grunde ist —
auch wenn er dies nur ungern zugibt. Will heillen: In
einem anderen Wirtschaftssystem wirde der Mensch auch
wieder zwischen vorhandenen Optionen wahlen. ,Survival
oft he fittest”, das Darwin’sche Axiom, beschwort die
Anpassungsbereitschaft wund -fahigkeit an aulere
Umstande, mithin an ein herrschendes Wirtschaftssystem —



(fast) egal welches.

» Unzufriedenheit, Zweifel und Widerstand entstehen dann,
wenn Menschen sehr reale Angste um ihre Existenz
bekommen, also eine echte Bedrohung entsteht. Der zweite
Ausloser — verbunden mit, aber nicht vollig abhangig von
den besagten Verlustangsten — ist das Gefuhl des Betrugs
bei himmelschreienden Ungerechtigkeiten.

Was folgern wir aus all dem? Es ist hochste Zeit flur ein neues
Menschenbild. Das Bild des Homo Varius. Der Homo Varius setzt
sich aus folgenden Eigenschaften zusammen:

Bis zu einem gewissen Grade egoistisch wund
materialistisch.

= Vor allem bei existenziellen Verlustangsten.

»Widerstandsbereit bei Existenznot und gegen groBe
Ungerechtigkeiten.

«Im Wirtschaftsleben von Vernunft geleitet, aber
mindestens genauso stark von Instinkten und Gefuhlen.

= Pragmatisch und anpassungsbereit.

 Bewegt sich (gedanklich) innerhalb des bestehenden
Systems.

= Kooperationsbereit — zum eigenen Vorteil, aber auch fuar
das Gemeinwohl.

= Voraussetzung: Fairness und Allgemeinverbindlichkeit
(,,Alle mussen mitmachen!”)

Conclusio: Orthodoxe Okonomik adé!

Das fruhe und immer noch fiuhrende Leitbild des Homo
Oeconomicus hat zwei Funktionen. Erstens, es soll durch eine
eher eindimensionale Charakterisierung des menschlichen
Naturells fur Stabilitat - quasi wie eine mathematische
Konstante — in O0konomischen Modellen sorgen. Zweitens, sollte
und soll der Homo Oeconomicus das ebenfalls auf materielle
Nutzenmaximierung abzielende marktkapitalistische Modell
ideologisch abstitzen.



Zum ersten Motiv lasst sich festhalten, dass Theorien
grundsatzlich auf Hilfskonstruktionen angewiesen sind -
allerdings auf welche, die der Realitat moglichst nahkommen.
Dies ist beim Homo Oeconomicus nicht gegeben. Dies gilt auch
fur den Homo Sustinens, der mit seinem Postulat der
intrinsischen Kooperationsbereitschaft ebenfalls eher normativ
als deskriptiv wirkt.

Die Reflexionen uUber das Thema haben gezeigt, dass das
Menschenbild letztlich immer vom Weltbild (des Betrachters)
abhangt. Und sie deuten stark darauf hin, dass das okonomische
Verhalten des Menschen entscheidend von den aufBeren
Rahmenbedingungen abhangt. Damit ist nicht das einzelne Gesetz
zur Forderung zum Kauf von E-Mobilen gemeint, sondern das
Wirtschaftssystem insgesamt, die politische Okonomie als
Ganzes. Dieses pragt wiederum die soziodkonomische Kultur —
mit den beiden Polen individuelle Nutzenmaximierung und rein
Gemeinwohl-orientiertes Handeln.

Deshalb wurde hier auch das neue Leitbild des Homo Varius zum
Leben erweckt: der Mensch, der je nach Rahmenbedingungen
egoistischer agiert oder kooperativer handelt. Der Homo
Varius wird sicher keinen Eingang in die konventionellen
Wirtschaftswissenschaften finden. Denn er stort sie nur:
Ideologisch, weil dadurch das Marktsystem bruchig wurde.
Wissenschaftsmethodisch, weil er die klassische Modellbildung
der orthodoxen Okonomik in Frage stellt. Aber genau das ist
auch das Ziel des Homo Varius.

Bibliografie

Balderjahn, Ingo (2024): Lust auf Verzicht. Warum bewusster
Konsum glucklich macht und dem Klima hilft. Mdnchen.

Del Giudice, M., Gangestad, S. W., & Kaplan, H. S. (2015).
Life history theory and evolutionary psychology. In D. M. Buss
(Ed.), The handbook of evolutionary psychology — Vol 1:
Foundations. 2. Aufl., Hoboken, S. 88-114.




Falk, Armin (2003): Homo Oeconomicus versus Homo Reciprocans:
Ansatze fur ein neues Wirtschaftspolitisches Leitbild?, in:
Perspektiven der Wirtschaftspolitik, Vol. 4, Nr. 1, S.
141-172.

Fromm, Erich (1979): Haben oder Sein. Die seelischen
Grundlagen einer neuen Gesellschaft. Munchen.

Heidbrink, Ludger/Lorch, Alexander/Rauen, Verena (2019):
Wirtschaftsphilosophie zur Einfidhrung. Hamburg.

Kirchgassner, Gebhard (2013): Homo Oeconomicus: Das
okonomische Modell individuellen Verhaltens und seine
Anwendung in den Wirtschafts- und Sozialwissenschaften. 4.
erg. und erw. Aufl. Tubingen.

Kreifs, Christian (2016): Werbung — nein danke. Warum wir ohne
Werbung viel besser leben konnten. Minchen.

Reckwitz, Andreas (2024): Verlust: Ein Grundproblem der
Moderne. Berlin.

Siebenhuner, Bernd (2000): Homo sustinens als Menschenbild fur
eine nachhaltige Okonomie, in: sowi-onlinejournal.de
https://www.sowi-online.de/sites/default/files/siebenhuener.pd
.f

Stegbauer, Christian (2022): Vom ,homo oeconomicus” uber den
yhomo reciprocans” zum ,homo relationalis”, in: Rehbinder,
Manfred (Hg.), Vom homo oeconomicus zum homo reciprocans. Auf
der Suche nach einem neuen Menschenbild als Erklarungsmuster
flir Wirtschaft, Recht und Kultur. Bern, S. 27-55.

[1] Vgl. hierzu das Standardwerk von Kirchgassner (2013), das
den Siegeszug des HO bis in die Gegenwart dokumentiert.

© The Economics Coach 2026 (Titelfoto: ullision/Deposit)


https://www.sowi-online.de/sites/default/files/siebenhuener.pdf
https://www.sowi-online.de/sites/default/files/siebenhuener.pdf

