
Der Homo Varius – das neue
Menschenbild der Ökonomik

Wer bin ich? Was dir Menschenbilder
sagen – und was nicht
Wer bin ich? Wie bin ich? Und was will ich vom Leben? Seit
Jahrtausenden,  wahrscheinlich  sogar  seit  Beginn  seiner
Existenz treiben diese und ähnliche Fragen den Menschen um.
Die große Frage ist die nach der eigenen Identität. Und klar,
jeder  Mensch  ist  anders.  Doch  sobald  Menschen  in
Gemeinschaften  zusammenleben  –  sei  es  in  einem  50-Seelen-
Weiler oder einem Staat mit 50 Millionen Einwohnern – gleichen
sie  sich  merkwürdigerweise  relativ  stark  an:  Bei  ihren
materiellen  und  geistig-emotionalen  Bedürfnissen,  bei  ihren
Werten und Normen sowie auch in ihren Verhaltensmustern.

Unabhängig  davon,  ob  dieses  Konvergenzphänomen  biologisch,
durch  soziale  Normen  oder  politische  Institutionen  bedingt
ist: Wirtschaftswissenschaftler (aber freilich nicht nur die)
haben  immer  wieder  grundlegende  Annahmen  und  Beobachtungen
über  unsere  Bedürfnisse,  Einstellungen  und  Verhaltensmuster
genutzt,  um  unser  Naturell  zu  erklären  und  dies  auf  eine
möglichst  allgemein  gültige  Weise.  In  der  Ökonomik  dienen
diese  Menschenbilder  dazu,  unsere  Verhaltensmuster  im
Wirtschaftsleben  zu  deuten  und  zu  prognostizieren.  Diese
Leitbilder  sind  aber  auch  immer  wieder  dafür  missbraucht
worden, um Wirtschaftstheorien zu rechtfertigen, die wiederum
einen bestimmten ideologischen Einschlag haben. (Siebenhüner
2000: 1-2)

Dies gilt besonders für das Leitbild des Homo Oeconomicus, das
die  Mainstream-Ökonomik  dominiert.  Deshalb  wird  es  hier
zunächst mit seinen Vor- und Nachteilen diskutiert. Daraus

https://economics.coach/2026/der-homo-varius-das-neue-menschenbild-der-oekonomik/
https://economics.coach/2026/der-homo-varius-das-neue-menschenbild-der-oekonomik/


abgeleitet  gibt  es  einen  Exkurs  über  den  biologisch-
evolutionären  Egoismus  des  Menschen.  Ihnen  folgen  das
Menschenbild des Homo Reciprocans aus der Verhaltensökonomik
und  der  Homo  Sustinens,  der  besonders  bei  Verfechtern
nachhaltiger Ansätze Widerhall gefunden hat. Berücksichtigung
soll auch der Homo Relationales finden. Dieses interessante
Bild des „Beziehungsmenschen“ stammt aus der Soziologie.

In einem Zwischenschritt werden die jeweiligen Menschenbilder
nach  ihren  realistischen,  idealistischen  und  suggestiven
Aspekten  sortiert.  Die  realistischen  Komponenten  werden
schließlich zu einem „neuen“ Menschenbild geformt, das eine
moderne Ökonomik aufgreifen und für künftige Modellierungen
nutzen sollte: das des Homo Varius.

Der Name ist auch wie bei den anderen Leitfiguren Programm:
Der Homo Varius zeichnet sich durch seine Vielfältigkeit und
seine relative Unberechenbarkeit aus. Passt so ein Leitbild
aber überhaupt in die Wirtschaftswissenschaften? Die Antwort
ist ein klares „Ja“. Warum, wird im Schlussteil verraten.

Der Homo Oeconomicus: Die Illusion
des egoistischen Nutzenmaximierers
Hand aufs Herz: Wie würdest du dich selbst einschätzen? Als
Typus? Verstehst du dich als hochgradig selbstlosen Menschen,
der alles, aber auch wirklich alles für seinen Nächsten und
die Gemeinschaft tut? Bist du also ein Altruist, für den das
Gemeinwohl vor allen Einzelinteressen kommt? Oder stehst du
voll dazu, dass du ein gnadenloser Egoist bist? Einer, der
offen zugibt, dass er stets seinen persönlichen Vorteil sucht
– frei nach dem alten Vertriebler-Motto: „Haben ist besser als
Wollen!“

Die meisten von uns dürften sich irgendwo zwischen diesen
beiden Polen verorten. Die überwältigende Mehrheit wird sich
in  der  Mitte  ansiedeln,  möglicherweise  mit  einer  leichten



Tendenz zum Altruismus. Das wirkt sympathisch – auch sich
selbst gegenüber. Der Egoist genießt dagegen keinen guten Ruf
(zumindest nicht in den meisten Gesellschaften). Er gilt als
rücksichtslos und raffgierig – und damit auch ein Stück weit
als „asozial“. Also verklären wir lieber unsere egoistische
Seite und antworten auf die Eingangsfrage „Egoist – ja oder
nein?“ mit einem salomonischen „Mal so, mal so.“

Aber wann genau ist denn „mal so“? Vor allem dann, wenn es um
ökonomische Angelegenheiten geht, zeigt sich der Mensch von
seiner  egoistischen  Seite,  suggeriert  die  konventionelle
Wirtschaftstheorie und bringt dafür den Homo Oeconomicus (HO)
ins Spiel. Der HO ist im ausgehenden 19. Jahrhundert aus dem
geistigen Mutterleib der Neoklassik geschlüpft und durchläuft
seitdem  als  scheinbar  unsterblicher  Modellathlet  alle
Spielarten  wirtschaftswissenschaftlicher  Mainstream-Modelle
und -Theorien.[1]

„Die Wirtschaft“ wird hier folglich als eine vom Rest der
Gesellschaft abgetrennte Sphäre betrachtet (einige würden hier
von  einem  „Subsystem“  sprechen).  Und  dieser  Bereich
funktioniert nach eigenen Gesetzmäßigkeiten („der Wettbewerb
kennt keine Gnade“). Deshalb kann und muss der Mensch hier ein
anderer sein als in den anderen Bereichen der Gesellschaft –
im Privaten daheim oder als fürsorgliches Gemeindemitglied.

Zur Begründung bzw. zur Rechtfertigung gibt es deshalb den
Homo Oeconomicus. Der HO ist der geborene Egoist: Er handelt
ausschließlich  rational,  um  ein  Maximum  an  materiellem
Eigennutz zu erzielen. Und das ist gut so, finden zumindest
diejenigen, die einen bedingungslosen Individualismus und den
genauso bedingungslos freien Markt propagieren. Wettbewerb als
oberste Maxime, „Jeder gegen jeden“ als persönliches Mantra
des  Menschen,  der  sich  im  Kapitalismus  „irgendwie“
zurechtfinden muss, ob am Arbeitsplatz oder als Konsument im
Privatleben.

Seit  über  einem  Jahrhundert  findet  der  Homo  Oeconicus



(weitgehend) unwidersprochen Eingang in die Lehrbücher von BWL
und VWL, wird in den Hörsälen wirtschaftswissenschaftlicher
Fakultäten gepredigt. Die Managerinnen und Manager von morgen
tragen  dieses  Gedankengut  weiter  in  die  diversen
Entscheidungsebenen von Unternehmen. Wodurch der HO auch in
den Chefetagen von Konzernen als Vorbild für alles Handeln zu
gelten  scheint.  Spätestens  seit  den  1980ern  wird  er  von
neoliberaler  Seite  als  flächendeckendes  Leitbild  für  die
gesamte Gesellschaft propagiert.

Doch wie realistisch ist dieser Homo Oeconomicus? Klar, es
handelt sich um ein Konstrukt, um eine Kunstfigur mit der
Bestimmung,  als  Spielball  für  das  Entwerfen
wirtschaftstheoretischer Modelle jongliert zu werden. Aber wie
nah dran ist dieser „Egomanni“ an der Realität? Wie stark
deckt sich die Natur des HO mit der von real existierenden
Menschen? Um dies zu überprüfen, gilt es, zunächst analytisch
zu unterscheiden zwischen dem Menschen als Konsumenten und dem
Menschen  als  Produzenten.  (zur  Kritik  vgl.  auch
Heidbrink/Lorch/Rauen  2019:  91-100)

Nach  herkömmlicher  BWL-Logik  liegen  die  vorrangigen  Ziele
eines  Unternehmers  darin,  die  Liquidität  und  damit  die
Existenz  seines  Unternehmens  zu  sichern,  sowie  darin,
möglichst  hohe  Gewinne  zu  erwirtschaften  –  für  neue
Investitionen, aber auch um den Überschuss an den oder die
Eigentümer auszuzahlen. Folglich gilt es, volle Kraft voraus
mit  instrumenteller  Vernunft  den  größtmöglichen  Gewinn
herauszupressen. Das ist Eigennützigkeit par excellence, zumal
wenn der Unternehmer dieses Ziel dadurch erreicht, dass er die
Arbeitskosten,  mithin  die  Gehälter,  möglichst  niedrig  hält
oder gar drückt.

Es  dürfte  unbestritten  sein,  dass  bei  börsennotierten
Aktiengesellschaften  die  Investoren  die  wichtigsten
Stakeholder  sind  (zumal  diejenigen  mit  den  großen
Aktienpaketen) und sich deshalb das Verhalten des Managements
auch  primär  an  ihnen  ausrichtet.  Gleichwohl  können  sich



Vorstand  wie  Aufsichtsrat  (je  nach  Land)  nicht
hundertprozentig daran orientieren, sondern müssen auch andere
Interessen,  wie  die  der  Arbeitnehmenden,  mit  ins  Kalkül
ziehen.  Hierbei  müssen  oft  auch  kurz-  gegen  langfristige
Vorteile gegeneinander abgewogen werden, z.B. die „schnelle
Mark“ gegen den „sozialen Frieden“.

Ein zweites Beispiel: Es ist gut möglich, dass der Eigentümer
eines Familienunternehmens solide Gehälter zahlt, allein um
seinen  guten  Ruf  in  der  Region  zu  pflegen,  in  dem  das
Unternehmen  seinen  Stammsitz  hat.  Einfach  nur  so,  aus
persönlichen Motiven wie Eitelkeit oder Imagepflege heraus –
nicht unbedingt, um den Umsatz stabil zu halten oder um gute
Arbeitskräfte anwerben zu können.

Allein schon diese beiden Beispiele zeigen (es ließen sich
problemlos weitere finden), dass es sich beim Homo Oeconomicus
eher um das Idealbild marktpuristischer Wirtschaftsideologie
handelt  als  um  das  realistische  Abbild  des  menschlichen
Naturells.  Nun  ließ  sich  argumentieren,  selbst  wenn  ein
Unternehmer relativ hohe Löhne zahlt, um den sozialen Frieden
zu wahren, habe auch er die Rendite strategisch im Blick. Denn
durch  den  Ausgleich  mit  den  Arbeitnehmenden  verhindere  er
Arbeitsausfälle  durch  Streiks.  Und  durch  ein  angenehmes,
weniger kompetitives Arbeitsklima steige die Produktivität der
Mitarbeitenden – was sich wiederum positiv auf die Rendite
auswirke.

Alles richtig. Nur ist dies eine verengte ökonomistische Sicht
der  Dinge.  Möglicherweise  hat  der  Unternehmer  bzw.  das
Entscheidungsgremium noch andere Motive im Sinn, die primär
sozialen Charakter haben: Sozialer Frieden um des Friedens
willen,  zum  Beispiel.  Oder  auch  eine  sozialpolitische
Fürsorglichkeit  des  Unternehmers.  Ein  Phänomen  mit
Seltenheitswert? Mag sein. Aber gerade dies zeigt, wie sehr
der  HO  ein  Kind  des  Geistes  der  kapitalistischen
Marktwirtschaft  ist.  In  einem  anderen,  stärker
gemeinwohlorientierten Wirtschaftsmodell wäre diese materielle



Nutzenmaximierung jedenfalls nicht so zwingend.

Bei den Konsumenten bekommt die tönerne Kunstfigur des Homo
Oeconomicus  noch  mehr  Risse.  Ökonomisches  Handeln  bedeutet
hier in erster Linie, Kaufentscheidungen zu treffen. Warum
aber kaufst du ein bestimmtes Produkt wie ein Deo oder eine
bestimmte  Sorte  Kaffee?  Weil  vergleichbare  Produkte  teurer
sind, aber qualitativ nicht mehr leisten? Dann würdest du in
der Tat wie ein echter HO handeln. (vgl. Balderjahn 2023:
43-64)

Aber da gibt es noch weitere Triebkräfte, die deinen Kauf
beeinflussen können: Vielleicht hat dich ja ein bestimmter
Werbebanner im Internet überzeugt bzw. manipuliert. Oder du
bist  ganz  grundsätzlich  ein  Markenjunkie  und  shoppst  nur
„Premium“. Oder aber genau umgekehrt: Dein wichtigstes Motiv
ist, dass der Kaffee fair gehandelt wird. Du kannst aber auch
einfach  schon  gute  Erfahrungen  mit  einem  „Zufallsprodukt“
gemacht haben, weshalb du es ohne großes Nachdenken einfach
wieder zugreifst. Und und und.

Verändert  sich  das  ökonomische  Verhalten  bei  langlebigen
Konsumgütern deutlich? Wenn du dir zum Beispiel ein neues Auto
zulegen willst und dafür maximal 50.000 Euro „lockermachen“
kannst? Du wirst dir die Sache beim Auto wahrscheinlich besser
und länger überlegen als beim (Achtung Wortspiel!) Deo-Roller.
Möglicherweise wirst du verschiedene Marken, Modelle und deren
„Features“ miteinander vergleichen. Aber jedwede ökonomische
Vernunft  wird  außer  Kraft  gesetzt,  sobald  du  dich  in  ein
bestimmtes Modell verliebt hast und nur dieses eine unbedingt
haben willst, selbst wenn du 60.000 Euro dafür aufbringen
musst und dich verschuldest.

Gerade  die  verkaufsorientierte  BWL-Disziplin  des  Marketings
hat  in  den  vergangenen  Jahrzehnten  bewiesen,  dass  das
Verhalten von Konsumenten keineswegs allein vernunftbasiert,
sondern mindestens genauso stark von Gefühlsaffekten getrieben
ist.  Und  dies  je  nach  sozialem  Milieu  in  ganz



unterschiedlicher Weise. Nicht ohne Grund gibt es schon seit
Langem eine allumfassende Markforschung und äußerst suggestive
Spielarten  der  Werbung,  die  auf  der  Gefühlsklaviatur  der
Menschen spielen. (vgl. Kreiß 2016)

Vielleicht war der Mensch am Ende des 19. Jahrhunderts ja ein
völlig anderer, aber wahrscheinlich doch eher nicht, als der
HO zu seinem Siegeszug durch die Wirtschaftsakademien ansetzte
und sich bis heute dort festgesetzt hat. Dies legt den Schluss
nahe, dass es sich doch letzthin um ein speziell designtes
Menschenbild handelt, um die Ideologie und den Machtanspruch
des  aufstrebenden  Besitzbürgertums  in  dieser  Epoche  zu
legitimieren.  Die  Stichworte  lauten:  Materialismus,
Utilitarismus,  Verdrängungswettbewerb.

Sehr  clever  war  es,  damit  einhergehend  die
Wirtschaftswissenschaften von einer ursprünglich philosophisch
geprägten  Disziplin  zu  einer  deterministischen,  scheinbar
mathematisch  begründbaren  Quasi-Naturwissenschaft
umzulackieren  (Stichwort:  Ökonometrie).  Nach  diesem
Verständnis agiert der Wirtschaftswissenschaftler als eine Art
Ingenieur,  dem  es  darum  geht,  dass  das  Getriebe  namens
Unternehmen/Volkswirtschaft  wie  geschmiert  läuft  und  so
quantitativ messbare Höchstleistungen erzielt. Und zwar ganz
im Geiste des Homo Oeconomicus und der Rendite-Maximierung.

Zwischenfazit:  Der  HO  stellt  das  Idealbild  des
marktkapitalistischen  Unternehmers  dar.  Es  trifft  mit
Abstrichen zu. Es ist aber politisch nicht wünschenswert, wenn
man  als  Maßstab  gemeinwohlorientiertes  Handeln  nimmt.  Beim
Konsumenten tun sich deutlich größere Widersprüche auf als
beim  Produzenten.  Ökonomisches  Handeln  ist  hier  stärker
affekt- und gefühlsbetrieben. Gleichwohl muss es einen Grund
dafür geben, dass sich Mr. und Mrs. Eigennutz auch hier als
Leitbild halten können. Er liegt im biologisch-evolutionären
Egoismus, den wir alle in uns tragen.



Exkurs:  Unser  biologisch-
evolutionärer Egoismus
Damit kommen wir zurück zum „mal so, mal so.“ Das war die
Antwort  auf  die  Eingangsfrage  beim  Artikel  über  den  Homo
Oeconomicus:  „Egoist  oder  Altruist?“  Wann  sehen  wir  keine
Alternative dazu, egoistisch zu handeln? Richtig, wenn es ans
Eingemachte geht, um Leben und Tod. Denn der Egoismus, den wir
alle  in  uns  tragen,  ist  ganz  eng  verknüpft  mit  unserem
Überlebenstrieb. Man könnte ihn als biologisch-evolutionären
Egoismus bezeichnen. (Siebenhüner 2000: 5-7)

Dieser  biologische  Egoismus  (BE)  drückt  sich  in
Rücksichtslosigkeit  gegenüber  Dritten  aus,  weil
gemeinschaftliches  oder  gar  altruistisches  Verhalten  die
eigene  Existenz  gefährden  könnte.  Scheinbar  oder  auch
tatsächlich. Genau hier setzt die marktliberale Ideologie an,
indem sie versucht, die Grundbedürfnisse des BE immer wieder
zu  adressieren.  Wirtschaftlich  fundierte  Ängste,  vor  allem
Ängste vor einem sozialen Abstieg, sind Verlustängste bis hin
zu Existenzängsten. Angst vor Arbeitslosigkeit und damit dem
Knabbern am Hungertuch. Angst vor Mietwucher und drohender
Obdachlosigkeit.  Angst  davor,  keinen  noch  einigermaßen
zeitnahen  Arzttermin  zu  bekommen,  und  dass  so  sich  eine
schlimme Krankheit weiter ausbreiten könnte. (Reckwitz 2024)

Geht es einer Volkswirtschaft über einen längeren Zeitraum
sehr gut, wird die Suggestion entsprechend angepasst: Ist eine
gewisse materielle Wohlstandsstufe erreicht, muss sofort die
nächste erklommen oder aber abgesichert werden gegen die harte
Konkurrenz, die nicht schläft – propagieren die Jünger des
freien Marktes.

Instrumentalisierung hin oder her: der biologisch-evolutionäre
Egoismus ist im Menschen „drin“. Im Wesentlichen geht es dabei
darum,



gesund zu bleiben, was vor allem heißt, in der Außenwelt
keinen schädlichen Einflüssen ausgesetzt zu sein und im
Zweifel medizinische Hilfe in Anspruch nehmen zu können.
regelmäßig  essen  und  trinken  zu  können,  um
lebensnotwendige Nährstoffe aufzunehmen.
einen dauerhaften Ort zum Wohnen zu erhalten und zu
behalten,  mithin  einen  Schutzraum  gegenüber  dem
gefährlichen  „Draußen“.

Auf diese Weise will der Mensch sein Leben so problemlos wie
möglich gestalten und so lange leben wie nur irgend möglich.
Dieser  biologische  Egoismus  stammt  aus  der  Frühzeit  des
Menschen, einer Zeit, in der der individuelle Alltag oft einem
Überlebenskampf  glich.  Dieses  „Ich  oder  du“,  das  hat  die
Evolutionspsychologie längst als gesichert erforscht, hat sich
seitdem über Jahrtausende in die menschliche DNA eingebrannt.
Der  BE  liegt  in  der  Natur  des  Menschen  –  und  wird  erst
schwächer werden oder gar verschwinden, wenn die Menschen über
einen längeren Zeitraum keine Existenzängste mehr haben müssen
und  sich  die  DNA  wieder  entsprechend  anpasst.  (vgl.  Del
Giudice/Gangestad/Kaplan 2015)

Ein Beispiel für „biologischen“ Egoismus

Das  Dach  über  dem  Kopf  –  Grundbedürfnis  der
Selbsterhaltung. Rund 100 Menschen bewerben sich
auf  eine  90-Quadratmeter-Wohnung,  die  der
Eigentümer zu einem relativ günstigen Mietpreis
anbietet. Unter den Bewerbern befindet sich Herr
A. Er ist Beamter, Single und hat aufgrund seiner
Qualifikation  ein  überdurchschnittlich  hohes
Einkommen. Herr B ist einfacher Angestellter und
verdient  durchschnittlich.  Er  hat  zwei  kleine
Kinder. Seine Frau hat deshalb nur Kapazität für
einen Mini-Job.

Variante 1: Wenn der Eigentümer an Herrn B vermietet, wird



sich  Herr  A  vielleicht  ob  der  verpassten  Gelegenheit
ärgern. Er wird sich aber nicht lange grämen, weil er
aufgrund seines Einkommens und seiner Bonität relativ gute
Chancen auf eine andere Wohnung hat.

Variante 2: Wenn der Eigentümer an Herrn A vermietet (und
dies nicht zum ersten Mal vorkam), werden in Herrn B und
seiner Frau diverse Ängste aufsteigen. Sie werden sich
Sorgen machen, ob sie eine bezahlbare Wohnung finden. Sie
werden sich fragen, ob sie bei einer überteuerten Wohnung
in finanzielle Schwierigkeiten geraten könnten, zumal wenn
der Mann in diesen unsicheren Zeiten seinen Job verlieren
würde. Sie machen sich bei all dem Gedanken, ob sie ihren
Kindern eine gute Zukunft sichern können.

Selbst wenn es andere Bewerber geben sollte, die es noch
nötiger haben (z.B. eine Familie mit drei Kindern), würde
Herr B bei der Wohnung zufreifen, um die beschriebenen
Existenzängste zu vermeiden.

Wie relevant die beschriebene Situation für das Thema BE
ist,  ist  auch  stark  davon  abhängig,  wie  knapp  die
nachgefragten Güter sind. Wenn es Wohnungen im Überfluss
gäbe, würden sich wahrscheinlich mehr Menschen von ihrer
sozialen  Schokoladenseite  zeigen  und  zu  Gunsten  von
Bewerbern verzichten, die sozial bedürftiger sind. Aber
so? In einer hippen Metropole dürften Wohnungen deutlich
knapper und zudem teurer sein als in einer verschlafenen
Kleinstadt in der Provinz.

Der tägliche Kampf um die Sicherung der eigenen Existenz mag
zwar  vor  allem  in  der  westlichen  Welt  seinen  archaischen
Charakter verloren haben, aber grundsätzlich sind die Themen
die gleichen geblieben. Je besser verfügbar die existentiellen
Güter Wohnung, Nahrung und medizinische Versorgung sind, desto
friedfertiger kann eine Gesellschaft zusammenleben.



Je  knapper  die  Güter  sind,  desto  egoistischer  werden  die
Verhaltensweisen  der  Menschen,  desto  schneller  und  stärker
brechen  unweigerlich  Verteilungskämpfe  in  der  Gesellschaft
aus. Viele Menschen fahren dann ihre Ellenbogen aus. Noch mehr
Menschen  bekommen  Existenzängste.  Sie  befürchten,  sozial
„abzurutschen“,  was  wiederum  ihren  biologischen  Egoismus
aktiviert.

Die kapitalistische Marktwirtschaft ist ein System, dass die
drei  großen  Grundbedürfnisse  weitgehend  in  die  Hände  des
Individuums  legt,  verbrämt  mit  Begrifflichkeiten  wie
„Eigenverantwortung“ und „Freiheit“. In marktwirtschaftlichen
Systemen, in denen die sozialpolitische Abfederung durch den
Staat  besonders  schwach  ausgeprägt  ist,  wird  damit  der
Nährboden  für  unlautere  Methoden  bereitet:  Bestechung  und
Korruption, Steuerhinterziehung und Schwarzmärkte, Diebstahl
und Raubüberfall. Die Kriminalitätsraten schnellen nach oben.
Unübersehbar sowohl bei den libertär-turbokapitalistischen USA
als auch bei afrikanischen Kleptokratien.

Zwischenfazit:  Die  kapitalistische  Marktwirtschaft  arbeitet
folglich nicht nur mit dem Erzeugen und Nähren von immer neuen
Bedürfnissen. Sie schürt auch ständig Ängste, versetzt uns in
Unsicherheit – weil zum Beispiel Wohnungsnot herrscht und dies
in  einem  Wirtschaftssystem,  das  einen  schnell  arbeitslos
machen kann. Dies schafft Menschen, die weniger vernunft- als
affekt-basiert egoistisch handeln wie ein Homo Oeconomicus.

Allerdings hat der Mensch auch eine andere, soziale Seite.
Damit kommen wir zum Homo Sustinens.

Homo  Sustinens:  Der  nachhaltige
Kooperationspartner
Da  der  Mensch  ein  widersprüchliches  Wesen  ist,  ist  der
biologische-evolutionäre Egoismus nur eine seiner Seiten. Die
andere:  Er  ist  ein  soziales  Wesen  und  strebt  deshalb



Kooperationen an. Die Geschichte der Menschheit in a nutshell:
War der Homo sapiens zunächst oft Einzelkämpfer, so haben sich
im Laufe der Jahrtausende die ursprünglichen Jäger und Sammler
zunächst zu Gruppen und Gemeinschaften, dann in Dörfern und
Städten und schließlich zu ganzen Gesellschaften und Nationen
zusammenschlossen.  Ihr  Ziel  war  und  ist  es  dabei,  in
Arbeitsteilung und (mehr oder minder) solidarischer Praxis die
Existenz  aller  ihrer  jeweiligen  Mitglieder  bestmöglich  zu
organisieren und zu sichern.

Plakativ  formuliert  lässt  sich  dieses  Phänomen  als
Zivilisation bezeichnen, als „Hochkultur“, deren Gegensatz in
der  Jeder-gegen-jeden-„Barbarei“,  in  der  Egal-wie-
Gesellschaft,  besteht.  Der  zivilisatorische  Fortschritt
verläuft  keineswegs  nicht  linear,  wie  die  Kräfte  des
„Rückbaus“  (Rechtspopulisten,  Libertäre  etc.)  mit  ihren
wiederholten Attacken demonstrieren.

Die Anhänger des zivilisatorischen Fortschritts wollen dagegen
die  Kooperationsfähigkeit  und  den  Willen  zum
gemeinschaftlichen Agieren der Menschen stärken, wenn nicht
gar  in  den  Mittelpunkt  stellen.  Bei  der  Klimakrise  zum
Beispiel  sehen  sie  dieses  gemeinschaftliche  Handeln  als
zwingende Voraussetzung für eine nachhaltige Entwicklung: Der
Planet kann nur überleben, wenn jeder gesamtgesellschaftlich
verantwortungsvoll handelt und sich dabei als Individuum auch
ein  Stück  weit  zurücknimmt,  indem  er  beispielweise  etwas
zurückhaltender konsumiert und dadurch weniger CO2 produziert.
(Siebenhüner 2000: 5, 7-10)

Dieser  Homo  Sustinens  (HS)  (vom  Lateinischen  „sustinere“:
bewahren,  erhalten,  ernähren)  versteht  unter  Zivilisation
folglich den aktiven Erhalt und nicht die (Ver)Formung der
Natur für menschliche Zwecke. Dieses Ziel ist notwendigerweise
nur mit einem anderen Lebensstil erreichbar, den die Anhänger
dieses  Menschenbildes  als  frugalen  Wohlstand  oder  als
Suffizienz  bezeichnen.  Diese  neue  Genügsamkeit  ist  post-



materialistisch  geprägt.  Der  HS  konsumiert  also  deutlich
weniger materielle Güter als der Durchschnittsbürger. Wenn,
dann sind diese Güter bevorzugt umweltschonend-biologisch und
zudem  regional  produziert,  um  lange,  CO 2-intensive
Transportwege zu vermeiden. An dieser Stelle gibt es eine
interessante Überschneidung mit dem Homo Oeconomicus, zu dem
er  ja  eigentlich  den  Gegenentwurf  darstellt:  Auch  der  HS
handelt nach dem Maximalprinzip und will aus dem minimalen
Einsatz von Ressourcen so viel wie möglich herausholen.

Der HS findet sein Glück aber weniger darin, einen Porsche
Sport Classic für 280.000 Euro sein ganz persönliches Eigentum
nennen zu dürfen oder sich 3D-Animationsfilme auf seinem 77-
Zoll-Luxusfernseher  „reinzuziehen“.  Nein,  er  tauscht  sich
lieber intensiv mit anderen Menschen aus – und dies bevorzugt
bei einem langen Waldspaziergang. Oder er verbringt lieber
Zeit am See (z.B. bem Stand-up Paddling) als auf der Straße.
Plakativ formuliert: Lieber SUP als SUV!

Aber auch der Homo Sustinens ist nicht frei von egoistischen
Reflexen.  Bei  ihm  ist  jedoch  schon  der  innere  Schalter
umgelegt:  Er  frönt  nicht  mehr  allein  dem  „hedonistischen
Egoismus“,  der  auf  kurzfristige  Bedürfnisbefriedigung  in
Gestalt  materieller  Belohnungen  ausgerichtet  ist.  Vielmehr
lebt  er  seine  Affekte  stärker  in  einem  „psychosozialen
Egoismus“ aus, bei dem die Glückshormone dadurch sprudeln,
dass der Mensch sein Leben in Einklang mit seinen eigenen
Werten führt und dieses auf sinnstiftende Ziele ausgerichtet
ist. So grotesk dies zunächst klingen mag: Diese Form des
Egoismus  kann  sich  zum  Beispiel  in  bürgerschaftlichem
Engagement ausdrücken, denn der HS bekommt dafür Glücksgefühle
zurück – etwa durch die Dankbarkeit derer, denen er hilft.
(Balderjahn 2023: 160-166)

Im  Mittelpunkt  steht  also  immer  die  Pflege  guter  und
intensiver  Beziehungen  zu  anderen  Menschen.  Der  Philosoph
Erich Fromm hat es schon Mitte der 1970er Jahre mit seinem



berühmten Buchtitel auf den Punkt gebracht: „Haben oder Sein“.
Der Homo Sustinens hält eine klare Antwort auf diese Frage
parat. (Fromm 1979)

All dies setzt ganzheitliches Denken und vernetztes Handeln
voraus.  Der  HS  denkt  nicht  Ich-zentriert,  sondern  in  der
Dimension des Wir – ob es sich nun um eine kleinere Gruppe
handeln mag, um Teile der Gesellschaft, um die Gesellschaft
als Ganzes oder gar um die gesamte Erde, die er als Öko-System
versteht,  in  dem  das  eine  das  andere  bedingt.  Vernetztes
Handeln knüpft direkt daran an und bedeutet, auch stets die
Konsequenzen seines eigenen Tuns zu bedenken und sich zudem
mit Gleichgesinnten zusammenzuschließen, die aber auch anderen
Feldern unterwegs sind. Plakativ formuliert: Der Anhänger der
Sonnenenergie hat auch den Artenschutz auf dem Schirm.

Zwischenfazit: Der Homo Sustinens mag zwar schon in Nischen
westlicher  Gesellschaften  in  realer  Ausprägung  existieren.
Insgesamt  betrachtet  stellt  er  aber  das  Wunschbild  eines
Menschen dar, wie er sich in (ferner?) Zukunft entwickeln
könnte und sollte.

Damit  stellt  sich  die  Frage:  Welche  weiteren  alternativen
Menschenbilder zum Homo Oeconomicus gibt es, die vielleicht
für größere Gruppen von Menschen passen? Damit wären wir beim
Homo Reciprocans.

Homo  Reciprocans:  Der  bedingte
Altruist
Das  Modell  des  Homo  Reciprocans  (HR)  fängt  den  aktuellen
Entwicklungsstand  der  menschlichen  Natur  gar  nicht  mal  so
schlecht ein. Bemerkenswert daran: Der HR ist ein Produkt der
spieltheoretisch  grundierten  Verhaltensökonomik,  die  über
jeden  Verdacht  erhaben  ist,  mit  aller  Macht  vom
wirtschaftswissenschaftlichen Mainstream abweichen zu wollen.



Ihre  Erkenntnisse  resultieren  aus  zahlreichen  Labor-
Experimenten („Spielen“) und beziehen sich jeweils auf eine –
meist allerdings sehr große – Mehrheit der Probanden. Aus vier
zentralen  Ergebnissen  dieser  „Spiele“  formt  sich  der  Homo
Reciprocans, der Mensch, der im Geiste der Reziprozität, also
der Gegenseitigkeit, denkt und handelt:

Der  Homo  Reciprocans  belohnt  bei  ökonomischen
Transaktionen  die  Fairness  seines  Gegenübers,  selbst
wenn dies bei ihm höhere materielle Kosten verursacht.
Er nimmt auch dann höhere Kosten in Kauf, wenn er auf
unfaires Verhalten Dritter mit Bestrafung reagiert, zum
Beispiel  mit  dem  individuellen  Boykott  bestimmter
Produkte.  Der  Homo  Oeconomicus  würde  hingegen  weder
belohnen  noch  bestrafen,  weil  dies  eben  mit  Kosten
verbunden wäre.
Der  HR  verzichtet  auf  eine  Bestrafung,  wenn  sein
Gegenüber zu der unfairen Handlung gezwungen worden ist,
also  nichts  für  sein  Fehlverhalten  kann.  Wer
unverschuldet in Not gerät, dem hilft auch der HR – ohne
direkte Gegenleistung.
Sind die anderen zur Zusammenarbeit bereit, so ist auch
der HR kooperationswillig. Dies unterscheidet ihn vom
unbedingten  Altruisten,  der  aus  rein  intrinsischer
Motivation und damit unabhängig von Dritten handelt. Die
Motivation  des  HR  kann  durch  sogenanntes  Belief
Management  gestärkt  werden,  also  durch  empirische
Belege, dass sein Handeln positive Auswirkungen auf die
Gemeinschaft haben wird.
Bei  gemischten  Gruppen  aus  strikt  eigennützigen  und
reziproken Individuen kann sich das Reziprozitätsprinzip
nur dann durchsetzen, wenn egoistische Trittbrettfahrer,
die keinen ausreichenden Beitrag für die Gesamtgruppe
leisten wollen, mit Sanktionen in Form höherer Kosten
versehen werden.

Der HR macht also bevorzugt „Geschäfte auf Gegenseitigkeit.“



Er handelt durchaus altruistisch, aber nur unter Bedingungen.
Konkret:  Er  stellt  das  übergeordnete  Gemeinschaftsinteresse
vor sein unmittelbares Eigeninteresse, wenn er damit rechnen
kann, dass Verfahren wie Ergebnisse aus seiner Sicht „fair“
sind, Trittbrettfahrer abgestraft werden – und letzthin auch
er  von  den  erreichten  Zielen  im  Gemeinschaftsinteresse
profitiert. (Falck 2003: 144-153)

Aber  auch  der  Homo  Reciprocans  hat  seine  menschlichen
Schwächen.  So  müsste  er  als  Verantwortlicher  für  eine
Rabattschlacht  auf  lokaler  oder  einen  Handelskrieg  auf
internationaler Ebene auf „Gemeinheiten“ der Gegenseite immer
wieder mit neuen Strafmaßnahmen reagieren – was die Chancen
auf Deeskalation und Einigung deutlich schmälern würde. Mit
dem  HR  lässt  sich  auch  nicht  das  Verhalten  von  Menschen
erklären, die anonym für die „gute Sache“ spenden, etwa für
Brunnenprojekte in Zentralafrika. (Stegbauer 2022: 32-40)

Zwischenfazit:  Insgesamt  fängt  der  Homo  Reciprocans
wesentliche  Charakteristika  des  menschlichen  Wesens
treffsicher ein, jedenfalls besser als das Konstrukt des Homo
Oeconomicus.  In  jedem  Fall  handelt  es  sich  um
Verhaltensweisen, mit denen sich Menschen nicht unwohl fühlen
sollten, weil es immer um Fairness geht, selbst wenn das, was
genau  darunter  zu  verstehen  ist,  erst  gesellschaftlich
ausgehandelt werden muss.

Festzuhalten bleibt aber, dass selbst bei einem individuellen
wertbasierten Handeln Motive des materiellen Eigennutzes nicht
an erster Stelle stehen müssen und es im Wesentlichen darauf
ankommt, dass gemeinwohl-orientiertes Handeln institutionell
normiert ist.

Homo  Relationalis:  Der



Beziehungsmensch
Spricht man vom „Wesen“ des Menschen, meint man gemeinhin
etwas, dass scheinbar allein von innen kommt und einfach „da“
ist bzw. inkorporiert ist. Die relationale Soziologie stellt
dies in Frage und damit die These in den Raum, dass vor allem
Außenbeziehungen das Wesen des Menschen prägen.

Wenn es denn nicht wirklich möglich ist, die vermeintlich
einzig wahre Wesensart des Menschen zu ergründen, weil es
diese nicht gibt, dann erscheint eine andere Herangehensweise
zielführender:  Den  Menschen  von  seinen  Beziehungsstrukturen
her  zu  denken.  So  die  Kernthese.  Bereits  beim  Homo-
Reciprocans-Ansatz spielen Institutionen eine zentrale Rolle –
und  zwar  als  diejenigen  Instanzen,  die  egoistische
Trittbrettfahrer  systematisch  und  bis  in  die  entlegensten
Winkel der Gesellschaft hinein bestrafen können.

Neben diesen meist staatlichen Akteuren sind es aber noch
andere  Determinanten,  die  das  Denken  und  Verhalten  von
Menschen bestimmen können (vgl. dazu Stegbauer 2022):

Hierarchien  zwischen  bestimmten  Personen  und
Personengruppen. Der Extremfall: Eigentümer und Sklave.
Der Normalfall: Vorgesetzter und Untergebener. Hier sind
zwar bestimmte Grundmuster des Verhaltens dem jeweils
anderen  gegenüber  vorgegeben,  z.B.  dadurch,  welche
Pflichten  und  Rechte  sich  für  beide  Seiten  aus  dem
Arbeitsvertrag  ableiten.  Dennoch  wird  das  Verhältnis
zueinander  zusätzlich  situativ  „ausgehandelt“,  z.B.
durch die Führungsstärke des Vorgesetzten.
Die  jeweilige  Position  des  Einzelnen  in  seinen
persönlichen  Netzwerken,  egal,  ob  es  sich  um  real
existierende persönliche Freundeskreise handelt oder um
virtuelle  Gruppen  auf  Social-Media-Plattformen.  Hier
kommen je nach Position verschiedene Kräfte ins Spiel,
die in folgenden Fragen Ausdruck finden: Nehme ich in



diesen Netzwerken eine zentrale Position ein und übe so
– gewissermaßen als „Social Influencer“ – durch mein
(ökonomisches)  Handeln  Einfluss  auf  die  anderen
Mitglieder  aus?  Oder  bewege  ich  mich  eher  an  der
Peripherie  und  bin  ein  Außenseiter,  der  stärker
beeinflusst wird, als dass er selbst soziale Wirksamkeit
erzielt? Herrscht in meinem Netzwerk eine Atmosphäre,
die  mir  Vorbilder  anbietet,  denen  ich  freiwillig
nacheifern kann? Oder herrschen soziale Kontrolle und
starker Druck zur Anpassung (peer pressure)?
Der größere kulturelle Kontext. Hierzu gehören soziale
Werte und Normen, die von der gewachsenen Alltagskultur,
aber auch von religiösen Glaubensvorstellungen und davon
abgeleiteten  moralischen  Imperativen  („Du  sollst
nicht…!“)  geprägt  sein  können.  Dazu  zählen
unterschiedliche  Rechtsauffassungen,  die  in  Folge
unterschiedlicher Traditionen herrschen (z.B. römisches
versus  angelsächsisches  Recht).  Eine  wichtige  Rolle
spielen  aber  freilich  auch  wirtschaftstheoretische
Paradigmen („Freiheit des Marktes“, fürsorgliche Rolle
des Staates etc.), die die gesamte Kultur einer Nation
ihren  kulturellen  Stempel  aufdrücken  und
Verhaltensweisen des Einzelnen prägen können. Womit wir
wieder bei der Rolle übergeordneter Instanzen wären, die
ihnen eine Gesellschaft zuweist.

Aus all diesen Beziehungsgeflechten heraus ist im geistigen
Kreißsaal  der  sogenannten  relationalen  Soziologie  der  Homo
Relationalis geboren worden (Stegbauer 2022: 44-55). Dieser
„Beziehungsmensch“  denkt  und  handelt  nicht  deterministisch
nach streng vorgegeben Mustern, sondern entscheidet vielmehr
„situativ“,  also  abhängig  vom  Kontext,  den  äußeren
Rahmenbedingungen  (Kultur,  Hierarchie).  Und  er  entscheidet
zudem  in  wechselnden  Mischungsverhältnissen,  ob  er  dem
Eigennutz, dem Geschäft auf Gegenseitigkeit oder sogar einem
lupenreinen Altruismus den Vorzug gibt.



All  dies  zusammen  genommen  muss  es  freilich  sehr  viel
schwieriger machen, das ökonomische Handeln von Menschen zu
prognostizieren.  Genau  dies  ist  aber  auch  weitaus
realistischer.

Zwischenfazit:  Der  Ansatz  postuliert,  dass  das  ökonomische
Handeln vollends sozial determiniert sei und als spiele die
Genetik keine Rolle. So erscheint auch dieses Konzept nur
bedingt realistisch.

Hinzu kommt, dass der Ansatz menschliches Verhalten zwar auf
verschiedene  Außeneinflüsse  zurückführt.  Das  ökonomische
Umfeld  dabei  aber  mit  Ausnahme  der  Arbeitswelt  weitgehend
ausblendet. Nach den Buchstaben der politischen Ökonomie sind
es aber gerade die Produktionsverhältnisse (das „Sein“), die
die  meisten  Ausformungen  des  Bewusstseins  (Kultur,
milieuübergreifende  Beziehungen  etc.)  beeinflussen.

Was also bleibt? Der Homo Varius.

Vom Homo XY zum Homo Varius
Unser Überblick hat gezeigt: Die existierenden Menschenbilder
der Ökonomik fangen das Naturell des Homo Sapiens jeweils nur
sehr begrenzt ein. Das in der Ökonomik dominante Menschenbild
des Homo Oeconomicus ist zu einseitig. Aber auch die neueren
Lesarten  des  menschlichen  Naturells  können  nicht  restlos
überzeugen. Es zeigt sich, dass der Mensch doch zu komplex
erscheint,  um  sich  auf  eine  bestimmte  vorhersagbare
Verhaltensweise festnageln zu lassen. Was aber bleibt, wenn es
keinen wirklichen Volltreffer gibt und alles nur ein Stück
weit zutrifft?

Ganz einfach. Wir destillieren zunächst aus den vorhandenen
Menschenbildern  die  brauchbaren,  also  die  wichtigsten  und
realistischen Aspekte heraus. Danach ergänzen und erweitern
wir diese um die eigenen analytischen Beobachtungen und fügen
die Einzelteile zu einem neuen, stimmigen Ganzen zusammen.



Starten  wir  also  damit,  die  vorhandenen  Menschenbilder
abzuklopfen:

Homo  Oeconomicus:  Insgesamt  eher  ein  ideologisches
Zerrbild  als  ein  realistisches  Abbild,  weil  es  dem
Menschen  strenge  Rationalität  und  reine
Nutzenmaximierung  unterstellt.  Aber:  Wir  kultivieren
einen  biologisch-evolutionären  Egoismus,  wenn  unsere
Existenzängste  adressiert  werden.  Dieser  ist  primär
materialistisch ausgerichtet.
Homo Sustinens: Der nachhaltige Mensch ist weitgehend
ein Wunschbild. Man sollte nicht jedem Menschen einen
bedingungslosen  Gemeinschaftssinn  andichten.  Das  ist
unrealistisch. Gut anknüpfen lässt sich hingegen an die
grundsätzliche Kooperationsbereitschaft des Menschen.
Homo Reciprocans: Er schaut nicht primär auf die Kosten,
sondern  auf  die  Fairness  –  was  wohl  nicht  auf  alle
Menschen gleichermaßen zutrifft. Sein Motto des „Wie du
mir,  so  ich  dir“  lässt  sich  freilich  auch  positiv
interpretieren.  Er  macht  im  Geiste  des
gemeinschaftlichen Interesses mit, wenn er den Eindruck
gewinnt, dass auch wirklich alle mitziehen.
Homo  Relationalis:  Dieser  „Beziehungsmensch“  wird  vor
allem  von  den  äußeren  Umständen  geprägt  –  von  der
Kultur, von den Arbeitsbeziehungen und, was der Ansatz
leider  nicht  sehr  betont,  vom  Wirtschaftssystem
insgesamt.

Lassen wir das Ganze ein weiteres Mal durch den analytischen
Filter laufen und halten als Quintessenz fest:

Der  Mensch  trägt  evolutionär  bedingt  einen  gewissen
Egoismus in sich. Und auch einen gewissen Materialismus,
was in einer immer noch stark physisch definierten Welt
kein Wunder ist.
Der  Mensch  ist  grundsätzlich  bereit,  mit  anderen  zu
kooperieren.



Der Mensch kann seinen Individualismus (lies: Egoismus)
immer dann abschütteln, wenn auch alle anderen ihren
angemessenen Beitrag für das Gemeinwohl leisten. Es muss
also fair zugehen.
Welche Bedürfnisse der Mensch hat und wie er sich in
ökonomischen Angelegenheiten verhält, hängt maßgeblich
vom herrschenden Wirtschaftssystem

Nun zu den Ergänzungen und Erweiterungen:

Der Mensch mag zwar vernunftbegabt sein. Gerne wird auch
an  den  „gesunden  Menschenverstand“  appelliert,  womit
zumeist ein Denkvermögen gemeint ist, das auf gängigen
Plausibilitätsannahmen  beruht.  Oft  wirken  jedoch
Instinkte und Gefühle viel stärker im Menschen, auch in
Form von Affekten. Dies macht den Menschen offener und
vielschichtiger,  teils  auch  unberechenbarer,  als  die
Markliberalen einräumen wollen. Dieser Aspekt ist auch
extrem wichtig für die Ansprache von Menschen.
Der Mensch besitzt seinen eigenen Kopf und fällt seine
eigenständigen  Entscheidungen.  Meist  wählt  er  aber
zwischen  Angeboten  aus,  die  ihm  das  bestehende
Wirtschaftssystem macht. Dabei geht es um Produkte wie
auch  um  wirtschaftspolitische  Optionen.  Diesen
Pragmatismus, der zuweilen auch bis zur Denkfaulheit und
zum Opportunismus reicht, hat die Menschheitsgeschichte
wiederholt offenbart.
Diese  eingeengte  Sicht  ist  nachvollziehbar,  denn  wer
macht sich schon ständig Gedanken über ein alternatives
Wirtschaftssystem.  Dies  zeigt  aber  auch,  wie
handlungsoffen, wie formbar der Mensch im Grunde ist –
auch wenn er dies nur ungern zugibt. Will heißen: In
einem anderen Wirtschaftssystem würde der Mensch auch
wieder zwischen vorhandenen Optionen wählen. „Survival
oft he fittest“, das Darwin’sche Axiom, beschwört die
Anpassungsbereitschaft  und  –fähigkeit  an  äußere
Umstände, mithin an ein herrschendes Wirtschaftssystem –



(fast) egal welches.
Unzufriedenheit, Zweifel und Widerstand entstehen dann,
wenn  Menschen  sehr  reale  Ängste  um  ihre  Existenz
bekommen, also eine echte Bedrohung entsteht. Der zweite
Auslöser – verbunden mit, aber nicht völlig abhängig von
den besagten Verlustängsten – ist das Gefühl des Betrugs
bei himmelschreienden Ungerechtigkeiten.

Was folgern wir aus all dem? Es ist höchste Zeit für ein neues
Menschenbild. Das Bild des Homo Varius. Der Homo Varius setzt
sich aus folgenden Eigenschaften zusammen:

Bis  zu  einem  gewissen  Grade  egoistisch  und
materialistisch.
Vor allem bei existenziellen Verlustängsten.
Widerstandsbereit  bei  Existenznot  und  gegen  große
Ungerechtigkeiten.
Im  Wirtschaftsleben  von  Vernunft  geleitet,  aber
mindestens genauso stark von Instinkten und Gefühlen.
Pragmatisch und anpassungsbereit.
Bewegt  sich  (gedanklich)  innerhalb  des  bestehenden
Systems.
Kooperationsbereit – zum eigenen Vorteil, aber auch für
das Gemeinwohl.
Voraussetzung:  Fairness  und  Allgemeinverbindlichkeit
(„Alle müssen mitmachen!“)

Conclusio: Orthodoxe Ökonomik adé!
Das  frühe  und  immer  noch  führende  Leitbild  des  Homo
Oeconomicus hat zwei Funktionen. Erstens, es soll durch eine
eher  eindimensionale  Charakterisierung  des  menschlichen
Naturells  für  Stabilität  –  quasi  wie  eine  mathematische
Konstante – in ökonomischen Modellen sorgen. Zweitens, sollte
und soll der Homo Oeconomicus das ebenfalls auf materielle
Nutzenmaximierung  abzielende  marktkapitalistische  Modell
ideologisch abstützen.



Zum  ersten  Motiv  lässt  sich  festhalten,  dass  Theorien
grundsätzlich  auf  Hilfskonstruktionen  angewiesen  sind  –
allerdings auf welche, die der Realität möglichst nahkommen.
Dies ist beim Homo Oeconomicus nicht gegeben. Dies gilt auch
für  den  Homo  Sustinens,  der  mit  seinem  Postulat  der
intrinsischen Kooperationsbereitschaft ebenfalls eher normativ
als deskriptiv wirkt.

Die  Reflexionen  über  das  Thema  haben  gezeigt,  dass  das
Menschenbild letztlich immer vom Weltbild (des Betrachters)
abhängt. Und sie deuten stark darauf hin, dass das ökonomische
Verhalten  des  Menschen  entscheidend  von  den  äußeren
Rahmenbedingungen abhängt. Damit ist nicht das einzelne Gesetz
zur Förderung zum Kauf von E-Mobilen gemeint, sondern das
Wirtschaftssystem  insgesamt,  die  politische  Ökonomie  als
Ganzes. Dieses prägt wiederum die sozioökonomische Kultur –
mit den beiden Polen individuelle Nutzenmaximierung und rein
Gemeinwohl-orientiertes Handeln.

Deshalb wurde hier auch das neue Leitbild des Homo Varius zum
Leben  erweckt:  der  Mensch,  der  je  nach  Rahmenbedingungen
egoistischer  agiert  oder  kooperativer  handelt.   Der  Homo
Varius  wird  sicher  keinen  Eingang  in  die  konventionellen
Wirtschaftswissenschaften  finden.  Denn  er  stört  sie  nur:
Ideologisch,  weil  dadurch  das  Marktsystem  brüchig  würde.
Wissenschaftsmethodisch, weil er die klassische Modellbildung
der orthodoxen Ökonomik in Frage stellt. Aber genau das ist
auch das Ziel des Homo Varius.

Bibliografie
Balderjahn, Ingo (2024): Lust auf Verzicht. Warum bewusster
Konsum glücklich macht und dem Klima hilft. München.

Del Giudice, M., Gangestad, S. W., & Kaplan, H. S. (2015).
Life history theory and evolutionary psychology. In D. M. Buss
(Ed.),  The  handbook  of  evolutionary  psychology  –  Vol  1:
Foundations. 2. Aufl., Hoboken, S. 88-114.



Falk, Armin (2003): Homo Oeconomicus versus Homo Reciprocans:
Ansätze für ein neues Wirtschaftspolitisches Leitbild?, in:
Perspektiven  der  Wirtschaftspolitik,  Vol.  4,  Nr.  1,  S.
141-172.

Fromm,  Erich  (1979):  Haben  oder  Sein.  Die  seelischen
Grundlagen  einer  neuen  Gesellschaft.  München.

Heidbrink,  Ludger/Lorch,  Alexander/Rauen,  Verena  (2019):
Wirtschaftsphilosophie zur Einführung. Hamburg.

Kirchgässner,  Gebhard  (2013):  Homo  Oeconomicus:  Das
ökonomische  Modell  individuellen  Verhaltens  und  seine
Anwendung  in  den  Wirtschafts-  und  Sozialwissenschaften.  4.
erg. und erw. Aufl. Tübingen.

Kreiß, Christian (2016): Werbung – nein danke. Warum wir ohne
Werbung viel besser leben könnten. München.

Reckwitz,  Andreas  (2024):  Verlust:  Ein  Grundproblem  der
Moderne. Berlin.

Siebenhüner, Bernd (2000): Homo sustinens als Menschenbild für
eine  nachhaltige  Ökonomie,  in:  sowi-onlinejournal.de
https://www.sowi-online.de/sites/default/files/siebenhuener.pd
f

Stegbauer, Christian (2022): Vom „homo oeconomicus“ über den
„homo  reciprocans“  zum  „homo  relationalis“,  in:  Rehbinder,
Manfred (Hg.), Vom homo oeconomicus zum homo reciprocans. Auf
der Suche nach einem neuen Menschenbild als Erklärungsmuster
für Wirtschaft, Recht und Kultur. Bern, S. 27-55.

[1] Vgl. hierzu das Standardwerk von Kirchgässner (2013), das
den Siegeszug des HO bis in die Gegenwart dokumentiert.

© The Economics Coach 2026 (Titelfoto: ullision/Deposit)

https://www.sowi-online.de/sites/default/files/siebenhuener.pdf
https://www.sowi-online.de/sites/default/files/siebenhuener.pdf

